

( **بح**تزمیان

مار الشروق ـــــ



a 7

Altino and the second

جَعَ اللَّيْنَ اللَّهِ فَعَلَىٰ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ اللّلَّةُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ الللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّا اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

الطبعة الشانية ٠ ١٤٠٨ هـ.. ١٤٠٨ م

بميشيع جستقوق العلستيع محسنفوظة

## لعنبتاعمالة

جَمَّ اللَّيْ الْمُفْعَلَىٰ فَعَلَىٰ فَ

دارالشروقــــ

في هدأة الليل، وفي سُبات الأمة الإسلامية العميق، انبعث من بلاد الأفغان صوت ينادي بفجر جديد، صوت ينادي: حي على الفلاح!..

فكان رجعه في كل مكان.

إنه صوت وجمال الدين الأفغاني... موقظ هذه الأمة إلى نهضة جديدة، ويوم جديد.

مالك بن نبي

#### تمهيد

الأمر الأساسي الذي أود تحقيقه من وراء كتابة هذه الدراسة عن جال الدين الأفغاني [١٢٥٤ - ١٢١٤ هـ ١٨٣٨ - ١٨٩٧ م] هو أن تأتي نموذجاً كامل الدلالة، وعنواناً صادق التعبير عن فكرة عميقة وهامة تلح على كلما عشت فترات طويلة أو قصيرة بين الكتب وفي ذكريات الأحداث مع ثائر من ثوار حضارتنا العربية الإسلامية، ومفكر من مفكريها، ورائد من الرواد الذين خطوا يوماً على درب تقدمنا الثوري والفكري والحضاري عبر العصور التاريخية الطويلة التي شهدت نشاط الإنسان العربي منذ ما قبل ظهور الإسلام حتى هذا العصر الذي نعيش فيه.

فكرة: حاجتنا الملحة، وضرورة حياتنا الثقافية والثورية التي تفرض نفسها كالقدر في هذه الأيام، والتي تلح علينا صباح مساء، مطالبة بضرورة إعادة النظر في التراث، والحاجة إلى إعادة تقويمه بالمنهج العلمي في دراسة التاريخ الذي أخذ ينتصر ويفرض قوانينه ومعاييره على أغلب مدارس التاريخ وحلقات المؤرخين.

فكرة: أن تكون إحدى المهام، بل أولى المهام لدى الذين

يتقدمون للترجمة لأعلام تراثنا الثوري والفكري والحضاري، أن يقدموا قطعاً حية من هذا التراث، من خلال الترجمات التي يكتبونها، وأن يعيدوا بعث حضارتنا وثوراتنا من خلال صفحات ترجماتهم، وأن توقد سطورهم وصفحاتهم الشموع لتضيء لجيلنا الحاضر وأجيالنا المستقبلة صفحات المجد والفخار الذي شهدته وعاشته هذه الأمة، لتجعل هذه الأجيال من حاضرها ومستقبلها أمجد خلف لأعز سلف، وخير استداد لهذا الماضي المشرق العزيز.

فكرة: إن كتابة الترجمات لأعلام تراثنا وصانعيه، لا يد وأن تكون إحدى مهامها السرئيسية البحث عن الجدور العميقة والطبيعية للقضايا الكبرى والمهام الملحة التي تواجه حياتنا الآن.. هل طرقها هؤلاء الأعلام؟؟ وبأي مستوى من مستويات العمق والنضج تناولوها؟؟.. وما هو موقفهم من هذه القضايا وعلامات الاستفهام والمشاكل التي طرحها على عصرهم التاريخ وتطورات الحياة؟؟

وذلك حتى لا يتقدم جيلنا الحاضر، وأجيالنا المستقبلة للتصدي لهذه القضايا، ومعالجة هذه المعضلات الثورية والقومية والفكرية يحيط بهم إحساس الرائد الذي يخطو من المجهول إلى المجهول، أو المستكشف المنبت الصلة بجذور المعارف وأصول الحقائق لما يريد الوصول إليه من مكتشفات، بينها في تراثنا العربي الإسلامي الكثير من الأسى الهادية والعديد من الإجابات، ولو الأولية، عن كثير من القضايا التي نتصدى اليوم لإنضاجها الأولية، عن كثير من القضايا التي نتصدى اليوم لإنضاجها

وتطويرها وإعطائها طابع التكامل، ووضعها موضع الممارسة والتطبيق.

وفي كلمات: فإن الفكرة الأساسية التي ستكون الخيط الذي يقودن وأنا أكتب صفحات هذه الدراسة، والإحساس الملح الذي سيلازمني وأنا أحبر فصولها، هو التمني لأن تكون تجسيداً لرغبة صادقة في أن تكون الترجمة بعثاً للتراث، وأن تصبح فرصة لإعادة تقويمه على أساس من المنهج العلمي الذي أحاول التزامه في فرز صفحاته وغربلة أحداثه، وأيضاً في عملية الاختيار والانتقاء من هذه الصفحات وهذه الأحداث. ومن ثم تتحول هذه الدراسة عن جمال الدين الأفغاني إلى روح حية تعيد الأفغاني الثائر والمفكر إلى رحاب حياتنا الثورية والثقافية، ليسهم مرة أخرى في إذكاء أوار النار التي نصهر بها اليوم وجودنا المقومي والإنساني، كيا أسهم من قبل في هذا السبيل إسهام الرائد العملاق الذي لا يشق له غبار. وإن يكون ذلك نموذجاً لطابع من الترجمة ونحو من الترجمات أود أن يهتم بتقديمه ومعالجته أولئك الذين أتاحت لهم ثقافتهم ومعارفهم أن يجمعوا ما بين المنهج العلمي في دراسة التاريخ وتقويم أحداثه، والتعمق في وراسة تراثنا العربي الإسلامي، وحب هذا التراث، والإيمان بما فيه من صفحات مشرقة تكاد روعتها ووضاءتها تذهب بالعقول والأبصار، وضرورة بعث هذا التراث وتقديم هذه الصفحات لنتزود بها ونحن نصنع الحاضر ونخطو نحو المستقبل في ثقة وعزم وثبات.

ومن هذه الزاوية تبرز معارضتنا للمحاولات التي تحول كتابة الترجمات إلى فرصة لإشاعة تلك الأفكار الخاطئة التي تقول لشبابنا ومثقفينا: إن هؤلاء الأعلام والقادة والبارزين إنما كانوا هم وحدهم، وبصرف النظر عن ظروف عصرهم وقوانين تطور مجتمعاتهم، صناع هذا المجد ومشكلي أحداث هذا التاريخ، لأن بعث الحياة الاجتماعية والثورية والفكرية من خلال الترجمة لعلم من الأعلام إنمايؤكد العلاقات والتفاعلات والخيوط التي لا تنفصم بين هؤلاء الأعلام وبين ضرورات عصرهم وقوانين المجتمعات التي عاشوا فيها وطوروها وتأثروا بما فيها من ظروف وملابسات.

وهذا ما يقرره، ويلح في تقريره المنهج العلمي في كتابة التاريخ، وأيضاً الترجمات.

كما تبرز هذه الزاوية كذلك أهمية الاختيار والانتقاء في هذا الميدان. وإذا كان العرب الأقدمون قد قالوا لنا منذ زمن بعيد: إن داختيار المرء قطعة من عقله؛ فإن الإيمان بأن تاريخنا وتراثنا، وكل تاريخ وتراث، قد حفل بالمتناقضات والصراعات والتيارات، بين ما هو جديد وما هو قديم، ما هو ثوري وما هو غير ثوري، ما هو تقدمي وما هو عافظ، وأن أعلام هذا التاريخ ومبرزي هذا التراث إنما اكتسبوا شهرتهم وحصلوا مكانتهم الممتازة والمرموقة لأنهم كانوا أطرافاً وقواداً في هذه الصراعات، سواء منهم الذين أمسكوا خيوط التقدم والثورة ليدفعوا أمتهم ومجتمعاتهم في اتجاهها، أو الذين أعلنوا الحرب على التقدم والتقدميين والثورة والثوار؟!.

ومن ثم، وعلى أساس من هذه النظرة تصبح الترجمة لأعلام تراثنا ذات معنى وذات دلالة، وتتحول أحداث حياة هؤلاء الأعلام إلى شيء أكثر من ذلك السرد التاريخي للظواهر والظروف والملابسات التي تقدم، دونما رابط أو دلالة، ودون أن تمثل جواباً لاية علامة من علامات الاستفهام التي يطرحها تطور هذا التاريخ وغو القيم والقضايا التي يتألف منها هذا التراث.

وعلى الرغم من أن التزام هذا المنهج في كتابة الترجمات إنما يتيح لنا الاستفادة الثورية والفكرية من ترجمات الأعلام الذين حاولوا إعاقة تقدم أمتنا بنفس القدر الذي نستفيده من الترجمة للذين كانوا وقوداً للثورات والتقدم خلال تطورنا الحضاري، إلا أن ظروف الحياة التي نحياها اليوم، والقضايا الكبرى التي تواجه بناءنا لحاضرنا ومستقبلنا، والضرورة الملحة التي للإجابة على سؤال: لأي شيء ننتمي؟؟ . . وما هي جذور وشجرة نسب، هذه الأمة؟؟.. أفي الغرب؟.. أم في الشرق؟.. أم في أكثر الصفحات إشراقاً لأعظم تراث شهدته الإنسانية في العصور الوسطى؟ . . ذلك التراث اللي انفتح وتفاعل وأخذ وأعطى من كل الحضارات، والذي لا يمكن أن نطوره ونصبح فروعاً مورقة لجذوره، وزهوراً لأغصانه إلا إذا انفتحت حضارتنا المعاصرة وتفاعلت وأخذت وأعطت من كل الحضارات والثقافات؟؟... انفتحت وتفاعلت من يوقع الراشد، ذا القدم السراسخة والشخصية الحضارية المتميزة في العديد من القسمات، عن الكثير من الحضارات. . ؟؟...

إن الضرورة الملحة للإجابة على هذا السؤال هي التي تفرض علينا أن نعطي الأولوية في وتخطيط كتاباتنا لترجمات الأعلام، لهؤلاء اللدين كانوا أنصاراً للتقدم، وحملة بواسل لمشاعل الحرية والثورة في مختلف الميادين والمجالات، والذين تمثل حياتهم ونضالاتهم نماذج رائعة أمام جيلنا الحاضر، وخير زاد ثوري وفكري لهذه الأمة التي نعيد اليوم وصل ما انقطع من ماضيها، وصنع البناء الحضاري الجدير بماضيها الحضاري، وتقديم قسطها في البناء الحضاري العام لبني الإنسان.

- فبدءاً من الأحبار والرهبان، والحكهاء والشعراء، الذين حلموا بالعدالة، وتقليل مظاهر الظلم وأسبابه، وتخفيف قيود الإنسان، والذين كانت حياتهم وأقوالهم ومحاولاتهم إرهاصات لذلك البناء الثوري العملاق الذي تمثل في ظهور الإسلام وبعثة الرسول، عليه الصلاة والسلام.
- ♦ إلى هذه المحاولات المنظمة لإقامة تحالفات وجعيات تنشد العدل وتناصر المظلوم وتضرب على يد الظالمين، والتي كان منها ذلك الحلف الذي شهده الرسول، عليه الصلاة والسلام، وهو شاب يافع، والمسمى دحلف الفضول».
- إلى تلك الأحداث الكبار، والتحولات العميقة الجذور
   التي أحدثها الإسلام في واقع الإنسان العربي وفكره، ثم في واقع الإنسانية جمعاء.
- إلى ظروف الصراع الاجتماعي والسياسي والفكري

الذي شهده المجتمع العربي والمجتمعات الإسلامية منذ قرون طويلة حتى الآن. تبرز وتفرض ذاتها، باستمرار، أحداث ثورية كبرى، ومن ثم أعلام ثوريون ومفكرون عمالقة، ورواد للجديد والتطور، ودعاة لتقدم الإنسان.

فمن الرسول، عليه الصلاة والسلام. إلى الخليفة العادل عمر بن الخطاب. إلى الإمام على بن أبي طالب. إلى أبي ذر الغفاري . إلى عمر بن عبد العزيز. إلى قطري بن الفجاءة . . إلى المأمون . والجاحظ . وابن جني . إلى جعفر الصادق . والرازي الطبيب الفيلسوف والحلاج . والسهروردي (المقتول)! والمعري . وابن رشد . إلى رفاعة رافع الطهطاوي . إلى جال الدين الأفغاني .

بدءاً من هؤلاء، ووصولاً إلى عشرات ومئات الأعلام من الثوار والعلماء والحكماء والمفكرين، نجد أنفسنا بإزاء وغابة فسخمة وعملاقة من الثوار، وأمام كنوز فكرية وإنسانية ليست لأمجادها حدود، وعلى أبواب عالم إذا أحسنا اختيار أبواب دخوله، وتنظيم الاستفادة من إمكانياته، فإننا ولا شك سنكون صناع عوالم من المجد والعزة أكثر إشراقاً وأجدر بالحلود، وقبل كل شيء، عوالم تليق بكرامة الإنسان العربي والمسلم الحديث.

وإذا كانت هذه هي الفكرة التي تلح عليّ وأنا أخطو نحو كتابة صفحات هذه الدراسة، وتحرير فصولها، وإذا كان هذا المعيار من معايير الاختيار والانتقاء هو الذي فرض عليّ اختيار جمال الدين. الأفغاني موضوعاً لهذه الدراسة، فإنني أكرر مرة أخرى رجائي أن تكون هذه الصفحات وهذه الفصول قد أقتربت من درجة الكمال، التي هي جديرة بتجسيد هذه الفكرة، وتحقيق هذه الرغبة، وإعطاء النموذج الذي أرتضيه في كتابة الترجمة. تحقيق كل ذلك، أو أغلب ذلك، من خلال الحديث عن الثائس الفيلسوف جمال الدين الأفغاني... وعلى الله قصد السبيل... فهو ولي التوفيق.

دكتور محمد عمارة

# بطاقة حياة

أيها الدرويش الفاني: مم تخشى؟!.. إذهب وشأنك، ولا تخف من السلطان، ولا

وسطب وطالب و الشيطان!!. تخشر الشيطان!!.

كُن فيلسوفاً، ترى العالم ألعوبة 1 ولا تكن صبياً هلوعاً؟!..

إنه سيان عندي، طال العمر أو قصر.. فإن هدفي أن أبلغ الغاية، وحينئذ أقول: فزت ورب الكعبة ا.

جمال الدين الأفغاني

\* \* \*

لقد نشأ الافغاني قطباً من أقطاب الفلسفة، وعاش ركناً من أركان السياسة. . وتوافرت فيه قوى الفلاسفة ومواهب رجال الأعمال جورجي زيدان

\* \* \*

فكأنه حقيقة كليه، تجلت في كمل ذهن بما بلاثمه، أو قوة روحية، قامت لكل نظر بشكل بشاكله؟!

عمد عبده

لقد حدث في تاريخ الفكر الإسلامي أن اختلف المؤرخون حول عدد من الأعلام البارزين، وتباينت آراؤهم حول مذاهب هؤلاء الأعلام، وكان ذلك بسبب تنافس الفرق والمدارس والتيارات الفكرية الإسلامية، تنافسها على الاستثنار بهؤلاء الأعلام البارزين، مجاول كل فريق أن يَشْرُف بانتهاء هذا العلم أو ذاك إلى فرقته أو مدرسته!..

حدث ذلك بالنسبة لأبي سعيد الحسن بن أبي الحسن البصري (٢١ - ١١٠ هـ ٦٤٢ ـ ٧٢٨ م) فلقد قال المعتزلة أنه واحد من أثمتهم، ووجدنا ذلك في آثارهم وكتب طبقات أعلامهم، بينها أنكرت ذلك الأشعرية، وعدوه من سلف الفرقة التي اشتهرت باسم وأهل السنة والجماعة، ثم رأينا المتصوفة يضعونه في سلفهم وأثمتهم، لما اشتهر به من الزهد والصلاح والنمط الصوفي في السلوك والتهذيب!

وحدث ذلك التنازع أيضاً حول أبي بلال مرداس بن أدية (٦١ هـ ٦٨٠ م) إذ ادعته كل من الحوارج، والمعتزلة. . بل إن عدداً من أبرز أعلام أهل بيت الرسول، عليه الصلاة والسلام، منهم، مثلًا: الحسن، والحسين، ومحمد بن الحنفية، هم من مواطن النزاع بين الشيعة والمعتزلة، يذكرهم كل فريق في كتب طبقات الأعلام الذين إلى فرقته ينتسبون.

حدث ذلك الخلاف والتنازع، بين المدارس الفكرية، على والنسب الفكري، لهؤلاء الأعلام.. ونظر المؤرخون إلى هذه الغلاهرة على أنها دليل عظمة لهؤلاء الأعلام، إذ تسابقت المدارس المختلفة، كل تحاول أن تشرف بانتسابهم إلى تيارها ومذهبها، وعللوا منشأ هذا التنازع بوجود وشبهات، فكرية فيها هو مروي ومأثور عن هؤلاء الأعلام أتاحت للمختلفين أن يجد كل منهم وجه شبه بين فكره وفكر العلم والإمام موضع التنازع..

وما حدث بين المدارس الفكرية حدث، أحياناً، بين المواطن والمدن والأقاليم، عندما تنازعت نسبة نفر من الأعلام المبرزين، وكمثل على ذلك شاعر العامية «ابن عروس» الذي تتنازعه كل من مصر وتونس، والذي يجد الباحثون في تاريخ الأدب الشعبي حتى الآن في سبيل حسم هذا الخلاف القائم حوله!..

غير أن هناك شرطاً ضرورياً لا بد من توافره لقيام مثل هذا الحلاف حول علم من الأعلام، وهو أن لا يكون هذا العلم قد أرخ لحياته وترجم لذاته وحدد مذهبه ونص على موطنه، وروى الثقاة عنه هذا التأريخ، فإن هو فعل ذلك انتفى قيام أي مجال أو مبرر لحدوث أي اختلاف حول أمر من هذه الأمور.

فإذا قال علم من الأعلام: أنني مصري، أتمذهب بالمذهب المالكي، مثلًا، ودون ذلك بنفسه، ودونه عنه وشهد عليه ويه معاصروه من الأصدقاء والمريدين والتلاميذ، ثم جاء بعد ذلك من يزعم خلاف ذلك كان الأمر منكراً وغريباً..

وهذا الأمر المنكر والغريب قد حدث في التأريخ دلموطن جال الدين الأفغاني، و دلملهمه أيضاً.. فلقد اشتهرت نسبته إلى بلاد الأفغان افغانستان الابعد مماته فقط، بل وفي حياته أيضاً.. وعندما طلب منه نفر من مريديه أن يترجم لنفسه سجل هذه الحقيقة عندما قال: د.. وأي نفع لمن يذكر أنني ولمدت سنة ١٢٥٤ هـ، وعمرت أكثر من نصف عصر، واضطررت لترك بلادي (الأفغان) مضطربة تتلاعب بها الأهواء والأغراض.. الخ(١).

والأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده، وهو أوثق من تطمئن النفس إلى تأريخه لأستاذه جمال الدين، يترجم له أثناء مقامه معه في باريس (١٨٨٣ ـ ١٨٨٥ م)، يذكر هذه الحقيقة أيضاً، باعتبارها الحقيقة الوحيدة التي لا خلاف حولها، ولا شبهة تحيط بها كي يكون هناك مجال للبحث فيها أو النقاش. فيكتب كتابة الثقة الخبير يقول: «وإنا لنذكر مجملاً من خبره، نرويه عن

<sup>(</sup>١) (خاطرات جمال الدين الأفغاني الحسيني) ص ٢٢. طبعة المطبعة العلمية. بيروت سنة ١٩٣١م (وجامع هذه الخاطرات هو تابعه ومريده: محمد باشا المخزومي. . جمعها بطلب من جمال الدين). .

كمال الخبرة وطول العشرة: هذا هو السيد محمد جمال الدين بمن السيد صفتر، من بيت عظيم في بلاد الأفغان . . . وآل هذا البيت عشيرة وافرة العدد في خطة وكنر، من أعمال وكابل، ، تبعد عنها مسيرة ثلاثة أيام، ولهذه العشيرة منزلة علية في قلوب الأفغانين، يجلونها رعاية لحرمة نسبها الشريف. وكانت لها سيادة على جزء من الأراضي الأفغانية، تستقل بالحكم فيه، وإنما سلب الإمارة من أيديها ودوست محمد خمان، (١٣٤٢ مسلب الإمارة من أيديها ودوست محمد خمان، (١٣٤٢ قوية وأسعد آباد، من قرى وكنر، . ولد السيد جمال الدين في قرية وأسعد آباد، من قرى وكنر، . الغران.

فهو هنا يقطع مد كمال الخبرة وطول العشرة ـ بأن جمال الدين: أفغاني، ولد في قرية وأسعد آباد، الواقعة في خطة وكنى من أعمال وكابل، عاصمة بلاد الأفغان... بل ويؤكد أن أسرته كانت لها الإمارة والاستقلال بحكم الموطن الذي ولد فيه إلى أن انتزعها من مقر إمارتها هذا الأمير ودوست محمد خان، بعد مولد جمال الدين..

غير أن بعضاً من كتاب الفرس الإيرانيين ونفراً من علماء الاستشراق الأوروبيين يشككون في هذه الحقيقة، ويقولون: إن جمال الدين فارسي، إيراني، وأن موطن أسرته ومحل ميلاده هو

 <sup>(</sup>۱) (الأعمال الكاملة للأمام محمد عبده) دراسة وتحقيق دكتور محمد عمارة، جد ٧
 ص ٣٤٤، ٣٤٥، طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م.

وانظر كذلك (جمال الدين الأفغاني) تاليف الإمام السيد عسن الامين. بدون تاريخ للطبع ولا مكان.

قرية وأسد آباده بالقرب من وهمدان، وأن مذهبه والكلامي، ليس مذهب وأهل السنة، ومذهبه الفقهي لم يكن مذهب وأي حنيفة، كها كان يقول ويقول، عارفوه ومعاصروه، وكها تروى كتأباته، وإنما هو وشيعي، متعصب للشيعة، و وجعفري، فيها يتعلق بمذهبه الفقهي. وأنه إنما أعلن غير ما أبطن وضد ما كانت الحقيقة الواقعة، فنسب نفسه للأفغان وللمذهب السني كي يجد لدعوته آذاناً صاغية في العالم الإسلامي الذي يغلب المذهب السني على عقائد عامته وقادته وعلمائه! ..

وهم يقدمون على دعواهم هذه عدداً من والأدلة الا بد من التعرض لها بالنظر والنقد والتفنيد. . (١) ونبدأ منها بما يتعلق بموطن جمال الدين. .

### وهنا نجد في مقدمة وأدلتهم»:

ا ـ أن قرية وأسد آباد؛ القريبة من وهمدان؛ بإيران، هي القرية التي توجد بها الآن بقايا أسرة جمال الدين، وهي تسمى هناك بالأسرة والجمالية؛، نسبة إليه.

 <sup>(</sup>١) أنظر تلك الأدلة في كتاب (جمال الدين الأسد آبادي ـ المعروف بالأفغاني)
 تأليف ميرزا لطف الله خان. ترجمة صادق نشأت وعبد المندم حسين ص ٧ ـ
 ٩، ١١ ـ ١٢، ١٩ ـ ١٠، ١٩، ١٩، ٢٠، ٢١، ١١١ ـ ١١٩، ١٣٤، ١٣٤.
 طبعة القاهرة سنة ١٩٥٧ م.

وانظر كذلك (دائرة المعارف الشيعية) المجلد الثاني الجزء السادس. ص ١٣ ـ. ١٦، ٢٦، ٢٧. أعداد حسن الأمين. طبعة بيروت، الثانية سنة ١٩٨٠ م.

والرد على هذا والدليل، سهل ميسور.. ذلك أن الذين قالوا بأن موطنه ومحل ميلاده قرية واسعد آباد، بخطة وكن، من أعمال وكابل، ببلاد الأفغان، ذكروا أن الأمير ودوست محمد خان، قد انتزع الأسرة من موطنها، خوفاً من اتساع نفوذها السياسي والإداري، واستحضرها إلى وكابل، وكان ذلك في سنة الأسرة أو نفر منها قد انتقلت إلى قرية وأسد آباد، قرب وهمدان، الأسرة أو نفر منها قد انتقلت إلى قرية وأسد آباد، قرب وهمدان، بايران.. خاصة وإن الأسرة والجمالية، بأسد آباد قد اتخذت لنفسها تلك النسبة بعد موت جمال الدين، لا لأنها من نسله، فهو لم يتزوج حتى ينجب وتكون له أسرة تنسب إليه، وإنما تقرباً من مكانته العظمى التي أحرزها بنضاله وأفكاره وتضحياته!..

فليس هناك تعارض، إذاً، بين أن يكون أفغانياً ـ كما قرر هو واكد عارفوه ـ وبين أن تكون أسرته أو نفر منها قد أقامت بإيران..

٧ ـ وهم يستدلون على إيرانيته بأن اسم أبيه هو «صفد». ويقولون: إن هذا الاسم مكون من مقطعين: «صف» العربية، ومعناها هو: «الطابور» و «الصف»، المتعارف عليه.. و: «در» الفارسية، ومعناها: «بمزق ومفرق»، أي أن معنى «صفد» هو: مزق الصف ومفرقه، وأن تلك الصفة هي من الصفات التي أسندها الإيرانيون إلى على بن أبي طالب، ولقبوه بها.. فهو لقب لا يوجد إلا بين الشيعة، ولذلك فهو دليلي على إيرانية أسرة

جمال الدين . . وأضافوا ودليلًا، آخر مشابهاً، وهو أن اسم خادم . جمال الدين هو وأبو تراب، وهو من الكنى التي تكنى بها على بن . أبي طالب! . .

ورغم تهافت مثل هذا والدليل، إلا أن هدف إجلاء الحقيقة وحسم هذه القضية يفرض علينا أن لا ندع ودليلًا؛ لأصحاب هذه الدعوى دون تفنيد . . ولذلك وجب علينا أن ننبه إلى أن ؛ اسم والده هو وصفتر، وليس وصفدره. . وحتى لو سلمنا لهم بأنه وصفدر، فهو ليس اسهاً فارسياً، لآن صف، بمعناها الذي لا غنى عنه في تخريجهم، هي عربية غير فارسية . . ثم . . من قال إن الشيعة وحدهم هم الذين يصفون علياً بن أبي طالب بأنه ممزق صفوف الأعداء؟ ! . . إن منصفاً لا يستطيع أن يجادل في أن جمهور أهل السنة والشعوب التي تدين بالإسلام قاطبة يجلون علياً بن أبي طالب خاصة، وآل البيت عامة، ويعترفون له بالبطولة البارزة والمتفردة التي جعلت منه قاتل صناديد مشركى قريش يوم غزوة «بدر»، وقائد نصر الإسلام يوم دخيير، ضد اليهود.. الخ.. الخ.. ثم... ألا يؤدي بنا اتخاذ التكني بكتية علي بن أبي طالب دليلًا على الفارسية والتشيع إلى أن نجعل ـ من باب أولى ـ من كل من يحمل لقب دعلي، أو دحسن، أو دحسين، شيعياً وربما فارسياً كذلك؟! وماذا يقول أصحاب هذا الرأي فيها هو شائع بمصر من حب أهل البيت، والتسمى باسم على، وغياب اسم «معاوية» تقريباً من الأسهاء المألوفة لدى عامة الناس؟! هل جعل هذا، أو يجعل، من مصر شيعية؟ بمنطق الذين يريدون أن يجعلوا من اتخاذ جمال الدين للقب والحسينية دليلاً على تعصبه للتشيع، بدلاً من أن يرجعوا ذلك إلى طبيعة العصر الذي كان الناس فيه يهتمون كل الاهتمام بإبراز انتسابهم إلى آل بيت الرسول، عليه الصلاة والسلام.. ثم.. إذا كان اتخاذ لقب والحسيني، دليل تشيع، وإذا كان جمال الدين، كيا قالوا، قد حرص على إخفاء تشبعه وفارسيته حتى تنجح دعوته في عالم السنة، فلم حرص على لقب والحسيني، ؟ .. ولم صرح دائماً بأن أعز ما يفخر به هو انتسابه إلى نعل الرسول عليه الصلاة والسلام؟!..

٣ وهم يستدلون على تشيعه وتشيع أسرته بدراسته العلوم الفلسفية وتوسعه في المنطق وعلم الكلام، زاعمين أن ذلك عا امتازت به الدراسات في البيئة الشيعية، على حين كانت محافل ملل السنة ومؤسساتهم التعليمية تقف بالدراسة عند الفقه والأصول، وتتوسع في الحديث والتفسير واللغة والأدب.

ونحن نرد هذا والدليل» بالتنبيه على أن دراسة العلوم الفلسفية والمنطق والكلام قسمة مألوفة في منهج المسلمين التعليمي والتربوي منذ النصف الثاني من القرن الأول الهجري ولقد تأكدت هذه القسمة في القرن الثاني، وخاصة بعد ترجمة العلوم الفلسفية في عصر المأمون (١٧٠-١٧٨هـ ٧٨٦هـ ٧٨٦ مرمة). والمعتزلة، وهم فرسان علم الكلام ومنشئوه لم يكونوا شيعة، وأعلام الفلسفة في الفكر الإسلامي لم يكونوا، في

غالبيتهم، من الشيعة أيضاً. وحتى بعد سيادة التخلف وتراجع العلوم العقلية في العالم الإسلامي بسبب الاضمحلال الذي شهدت هذا العالم في العصور والمملوكية ... العثمانية ظلت للدراسات الفلسفية جاذبيتها في أماكن كثيرة وأوساط عديدة، وخاصة تلك التي امتزج فيها التفلسف بالتصوف، وهو اللون الذي درسه ومال إليه جمال الدين. فلدون أن نقلل من اهتمام أخوتنا الشيعة بالدراسات الفلسفية والعقلية .. ونحن نعترف بأنهم ظلوا الممثلين الاهتمام التيار العقلاني الإسلامي بهذه بأنهم ظلوا الممثلين الاهتمام النيار العقلاني الإسلامي بهذه الاهتمامات . ونحن عندما نرجع لسيرة رحياة المفكر الإسلامي عبد الرحن الكواكبي (١٩٥٤ ـ ١٩٠٢م) وهو معاصر لجمال الدين، نجده قد تعلم في سني تربيته الأولى: المنطق والرياضة والطبيعة، والكثير من العلوم التي درسها جمال الدين (١٠٠٠ . ولم

٤ ـ وهم يستدلون، كذلك، على فارسيته وأيرانيته باهتمامه الزائد بحركة الاصلاح في إيران. . ويقولون أنه قد حاول جعلها المركز الرئيسي وللجامعة الإسلامية. .

والحقيقة أن سيرة الرجل وفكره وواقع نضاله ينقض مقومات هذا والدليل».. فحركة والجامعة الإسلامية، التي رفع لواءها

 <sup>(</sup>١) أنظر الدراسة التي قدمنا بها (الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي) ص
 ٢١. طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م.

كانت بمثابة تيار متميز في ساحة العمل من أجل التضامن الإسلامي .. كما سنتبت في الفصل الذي عقدناه لدراستها .. أما مركز نشاطه في هذا السبيل فلقد كان العالم الإسلامي من مشرقه إلى مغربه، ثم إنه قد عمل زمناً كي يكون التجمع الإسلامي خلف خلافة آل عثمان، ومستفيداً من إمكانياتها في التصدي للزحف الاستعماري الأوربي على بلاد المسلمين. . أما عن مكان إيران من اهتمام الأفغاني، فنحن نعترف بأنه قد اهتم بها، لا باعتبارها المركز الرئيسي والنموذج الذي أراد أن يجسد فيه مذهبه في الاصلاح واليقظة والتجديد، وإنما لأنها تمثل الفكر الشيعي، ولقد رأى في تضامنها مع عالم الإسلام السني التنسيق بين جناحي العالم الإسلامي والفكر الإسلامي، الأمر الذي يضمن لهذا العالم حركة قوية يتجاوز بها عصور التخلف والجمود إلى عصر النهضة والتحرر والتقدم. . حقيقة كان جمال الدين يخطط لإنهاض إحدى دول الإسلام، كي تصبح النموذج الذي يجذب بقية الدول إلى طريق التطور والاصلاح والتجديد. . وكيا يقول الإمام عمد عبده، فإن ومقصده السياسي . . . كان هو إنهاض دولة إسلامية من ضعفها، وتنبيهها للقيام على شؤوعها، حتى تلحق الأمة بالأمم العزيزة والدولة بسالدول القبوية...، ١٠١٠ تلك حقيقة، أو إن شئنا الدقة نصف الحقيقة، أما نصفها الآخر فقائم في أن الدولة التي سعى جمال الدين لأن تكون هي هذا النموذج كانت هي: مصر. . ولم يكن اختياره هذا إلا لأسباب واقعية (١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جد ٢ ص ٢٥٢.

وموضوعية تحدث هو عنها فيها ترك لنا من آثار...

فمن الأمور الشهيرة في تاريخ الرجل أن سنوات حياته بمصر (١٨٧١ .. ١٨٧٩م)، كانت أخصب سنوات عمره النضالي، وفيها قدم أثمن ما جادت به شخصيته من عطاء، سواء في الفكر أو في العمل السياسي، أو في صنع الرجال، وبناء التنظيمات. . . وكان وراء كل ذلك صلاحية التربة المصرية وقابليتها، وذلك للخلفية الحضارية العريقة، والامكانيات السياسية والاقتصادية والبشرية، ودخولها، قبل غيرها، عصر الوحدة القومية، بل عراقتها وسبقها في هذا الميدان. . ومن يقرأ كلماته هو يبصر بوضوح أن مصر كانت النموذج الذي علق عليه آماله كي يكون مركز قيادة النهضة الشرقية كلها. . فهو القائل عنها: إن والمتأمل في سيرها يحكم حكماً ربما لا يكون بعيداً عن الواقع، أن عاصمتها لا بد أن تصير، في وقت قريب أو بعيد، كرسى مدنية لأعظم الممالك الشرقية، بل ربما كان ذلك أمراً مقرراً في أنفس جيرانها من سكان البلاد المتاخمة لها، وهو أملهم الفرد كلها ألم خطب أو عرض خطر . . ي . (١) وهو الذي يصف نهضتها على عهد حكم محمد على باشا (١٨٠٥ -١٨٤٨م) لها، فيقول: وإنها دخلت في طور جديد من أطوار المدنية، وظهر فيها شكل من الحكومة النظامية، وتقدمت فيه على جميع الممالك الشرقية بلا استثناء . . ٤٠ . (١) ومن كلماته

<sup>(</sup>۱) (الخاطرات) ص ۲۸۷.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق ص ١٣٠٠.

عن مصر: وإنها ياب الحرمين.. وإن مسألتها أهم ما في المسألة الشرقية.. وهي أحب ببلاد الله إلي (١٠) ..... ومن هنا نستطيع أن نعي معنى العبارة التي قالها الإمام محمد عبده، وألتي رواها عنه الشيخ محمد رشيد رضا، يقول: «سمعت الأستاذ الإمام يقول: «إن السيد - (جمال الدين) - لم يعمل عملاً حقيقياً إلا في مصر! .. (١٠).

فمصر، وليست إيران، كانت هي الدولة والمجتمع الذي حاول جمال الدين أن يجعل منها المركز والنموذج للأمل الذي ناضل في سبيله.. ولم يكن ذلك لمذهبها الديني، وإنما للمؤهلات الحضارية والأسباب السياسية التي جعلت منها المجتمع المؤهل للقيام بهذا الدور المنشود.. دور القاعدة، والقلب، والعقل، والقيادة لنهضة الشرق ويقظة الإسلام!..

ه ـ وهم، أيضاً، يستدلون على فارسيته وإيرانيته وبدليل، هو في الواقع ناقض وهادم لدعواهم كلها من الأساس. ذلك أنهم يؤرخون لظهور هذه الدعوى في حياة جمال الدين بسنة ١٣١٣هـ (سنة ١٨٩٥م) بعد أن قام واحد من مريدي جمال الدين، هو ميسرزا رضا، بساغتيال الشساه الإيراني نساصر السدين المحرزا رضا، بساغتيال الشساه الإيراني نساصر السدين المحدد العظيم، وهو المكان الذي سبق لهذا الشاه أن قبض فيه على جمال الدين، حيث

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٨٩.

<sup>(</sup>٢) (تاريخ الاستاذ الإمام) جـ ١ ص ٧٩. طبعة القاهرة سنة ١٩٣١.

طرده من أيران على نحو أثار مشاعر الإيرانيين وغير الإيرانيين. . فلقد اعتقد الشاء الإيراني الجديد .. مظفر الدين .. أن جمال الدين هو المحرض على اغتيال سلفه ناصر الدين. . وكان جمال الدين يحيا بالأستانة، ففكر مظفر الدين في حيلة يحتال بها على السلطان العثماني عبد الحميد كي يسلم له جمال الدين، وفي ذات الوقت تكون هذه الحيلة سيباً في زيادة نفور السلطان من جمال الدين. . فأمر مظفر الدين وخان بابا خان صاحب اختيار، حاكم وأسد آباد، أن يحرر عريضة تقول إن جمال الدين إيراني، من أسد آباد، وأن أسرته تعيش بها، وأنه شيعي المذهب، ووضع وسراة، البلدة توقيعاتهم عليها. . وأرسل الشاه هذه والوثيقة، مع سفيره في الأستانة وعلاء الملك،، إلى السلطان عبد الحميد، طالباً منه تسليم جمال الدين إلى إيران، باعتباره مواطناً إيرانياً؟!.. ورغم أن السلطان قد رفض أن يسلم جمال الدين إلى شاه إيران، تخوفاً من ثورة أنصاره ومريديه، إلا أن هذه «الوثيقة» قد تحولت إلى مسلاح يشهره الشيخ العثماني أبسر الهدى الصيادي (١٢٦٦ ــ ١٣٢٨ هــ ١٨٤٩ ــ ١٩٠٩م) والدوائر الرجعية، بل والسلطان نفسه ضد جمال الدين، فهي قد جعلت منه شيعياً قد تستر في ثياب السنيين، وإيرانياً قد تخفى بالانتساب إلى الأفغان! وهي وتهمة بخطيرة في عاصمة كالأستانة، كان العداء السياسي والمذهبي محتدماً وحاداً بينها وبين بلاط طهران، وفكر الشيعة بوجه عام!..

بل لقد ظل خصوم جمال الدين وأعـداء فكره وحـركته

التجديدية والثورية يستخدمون هذا «السلاح» ضد مبادئه حتى بعد وفاته.. ففي ٢٩ رجب سنة ١٣١٦هـ (سنة ١٨٩٨م) كتب أبو الهدى الصيادي إلى الشيخ محمد رشيد رضا مهاجماً ترديد (المنار) الأفكار الأفغاني، وقال: وإني أرى جريدتك طافحة بشقاشق المتأفغن جمال الدين الملفقة، وقد تدرجت به إلى الحسينية التي كان يزعمها، وقد ثبت في دوائر الدولة رسمياً أنه مازندراني من أجلاف الشيعة.. وهو مارق من الدين كها مرق السهم من الرمية!..ه(١)

فهي إذن حيلة ومؤامرة صنعها البلاط الشاهاني المستبد في طهران، عندما اصطنع تلك «الوثيقة» التي تزعم أن جمال الدين الأفغاني «إيراني، شيعي»، واستهدف منها أن ينفر منه آل عثمان كي يسلموه للدولة الإيرانية لتقتله قصاصاً من مقتل الشاه ناصر الدين.. وهي، بالتالي، فرصة استغلها أعداء الأفغاني بالأستانة كي ينفروا منه المجتمع الستي المعادي لبلاط طهران.. ومن ثم، في الوهاها من وحجة يستند إليها البعض في محاولتهم إثبات وفارسية الأفغاني وشيعيته، رغم ما كتبه هو عن نفسه، وما كتبه وغن نفسه، وما كتبه عنه الثقاة الذين عاصروه وعاشروه وخبروه!..

٦ ـ ثم هم، كذلك يلجأون إلى «وريقات» يسمونها «وثائق»،
 يحاولون بها إثبات «فارسية جمال الدين وإيرانيته» فينشرون صوراً

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. جـ ١ ص ٩٠. (ومازندرائي: نسبة إلى مقاطعة مازندران، بإيران).

ولتذاكر سفره باسم جمال الدين وبالتحديد تذكرتين مستخرجة إحداهما من القنصلية الإيرانية بالقاهرة، والأخرى من مثيلتها في وفيناه (١). وفي رأيهم أنه ما دام الرجل قد استخرجت له هذه التذكرة، وحملها، واجتاز بها الحدود، فلا بد أن يكون إيرانياً؟!..

وباديء ذي بدء، فنحن نقول إن حمل الإنسان المفكر والمناضل لجواز سفر من دولة ما لا ينهض دليلاً على أنه من مواليد تلك الدولة بأي حال من الأحوال، فكثيرون من الذين تسوء علاقاتهم بموطنهم الأصلي، والذين يناضلون ضد النظم السياسية السائدة في مواطنهم الأصلية بجملون جوازات سفر مستخرجة من بلاد أخرى، دون أن يكونوا مواطنين فيها، فضلاً عن أن يكونوا من مواليدها؟!.. ذلك أمر شهير.. وكثير!..

ثم.. إن لدينا على هذه «الوثائق» ما هو «أهم» و «أكثر».. لدينا ما يثبت أنها «مزورة ومزيفة»، خصيصاً لتخدم الفكر الطائفي الذي يجتهد ليخصص الأفغاني بمذهب بعينه وإقليم بالذات.. أما الأدلة على زيف هذه «الوثائق» فهى:

أ والتذكرة المستخرجة من القنصلية الإيرانية في القاهرة مكتوبة بالفارسية ومطبوعة بالمطبعة والاسم المستخرجة له وهو مكتوب بالقلم وهو «السيد المحترم جمال الدين».

 <sup>(</sup>١) (أنظر صورة التذكرتين في (دائرة المعارف الإسلامية الشيعية) المجلد الثاني
 الجزء السادس ص ١٤، ١٥. ولقد صوناهما ونشرناهما في أخر هذا الكتاب.

وليس في التذكرة ما يثبت أن جمال الدين هذا هو جمال الدين الأفغاني؟!..

ب \_ في التذكرة، وأسفل الاسم عبارة: «متوجه إلى اسلامبول،، الأمر الذي يعني أنها قد استخرجت جواز سفر لـ «جمال الدين، المتوجه إلى عاصمة الدولة العثمانية.. فإذا علمنا أن تاريخ استخراج هذه والتذكرة، \_ كما هو ثابت عليها، في أسفلها، هسو: وفي يسوم السبست ١٣ جماد أول سنة ١٢٨٨هــــ. وبحثنا في سيرة جمال الدين الأفغاني بذلك التاريخ تأكّد لنا أن لا علاقة للرجل بهذه والتذكرة،، التي إما أن تكون ومزيفة،، أو خاصة بآخر يحمل اسم وجمال الدين؛ إ . . ففي ذلك التاريخ - ١٣ جماد أول سنة ١٢٨٨هـــ والذي يوافق ٣١ يوليه سنة ١٨٧١مــ كان الأفغاني قد استقر بمصر، التي جاءها في أول محرم سنة ١٢٨٨هـ (٢٣ مارس سنة ١٨٧١م) ولم يسافر في ذلك التاريخ إلى اسلامبول؟!.. تلك التي كان قد غادرها منفياً، بطلب من السلطان، بعد خلافه مع حاشيته وصراعه مع الشيوخ!...

جــ ثم إن الرجوع إلى حسابات الشهور القمرية يوجه إلى هذه والتذكرة، طعناً جديداً «بالتزييف والتزوير»، فهي تقول إن يوم الثالث عشر من جماد أول هو يوم السبت، بينها كان هذا التاريخ موافقاً ليوم الاثنين، فلقد بدأ جماد أول، ذلك العام، يوم الأربعاء ــ ١٩ يوليه سنة ١٨٧١م ١٣ أبيب سنة

۱۰۸۷ قبطية (۱) و وجود فارق يومين بين حسابات الشهر الثابتة وبين ما في «التذكرة» يقطع بزيفها وتهافتها. وليس بالفرق الذي يمكن أن يعزى للاختلاف بسبب الاعتماد على رؤية الهلال بين «الواقع» وبين «الحساب الفلكي» للشهور، فذلك الحلاف لا يتعدى اليوم الواحد، عندما يحدث، ثم يعود الاتفاق في الشهر التالي أ...

د التوقيع، الموجود على والتذكرة، المستخرجة من القنصلية الإيرائية في وفينا، باعتباره وتوقيع، جمال الدين الأفغاني، ومزيف، هو الآخر؟!..

فمفردات كلمانه هي: وشيخ جمال الدين الحسيني، ولقب وشيخ، هذا لم يكن مما يستخدمه جمال الدين الأفغان، ولا مما اشتهر به، ولا مما هو مألوف سبقه لتوقيعه .. ثم .. أي وشيخ، ذلك الذي يذكر ومشيخته، عندما يوقع على جواز سفره؟! . .

لقد كان الأفغاني، كما تثبت وتوقيعاته، يوقع هكذا: وجمال السدين الحسيني، . . . وفي بعض الأحيان كان يلحق صفة والأفغاني، بالتوقيع . . . وحتى اللقب المحبب إليه، والذي اشتهر به، حتى ولو لم يذكر اسمه، وهو لقب: والسيد، لم يكن يكتبه عند والتوقيع، فما بالنا بلقب: وشيخ ١٤٠.

<sup>(</sup>١) أنظر تقويم ذلك العام في (كتاب التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواريخ المجرية بالقبطية والافرنكية) ص ١٣٣٦ - وهو من تأليف محمد محتار باشا المصري. دراسة وتحقيق: دكتور محمد عمارة، طبعة المؤسسة العربية. بيروت سنة ١٩٨٠ م.

وأكثر من هذا، وفوقه، فإن والمقارنة الخطية، بين والتوقيع، . . الموضوع على هذه والتذكرة، وبين والتوقيعات، الثابتة للأفغان، في مراسلاته وكتاباته، تقطع، ومن الوهلة الأولى، بزيف هذا والتوقيع، ومن ثم بزيف هذه والتذكرة، وتزييفها؟! . .

ذلك مبلغ حظ هذه والوثائق، من والصدق، في التدليل على ما يزعمون (١٦٠).

٧ ـ و ددليل، أخبر، لهم عملى «شيعية» الأفضان، التي بستدلون بها على «إيرانيته».. وهي «العمامة النجفية» التي كان يلبسها عندما يزور «النجف الأشرف» بالعراق؟!..

حقاً لقد كان الرجل يلبس ملابس مجتهدي الشيعة وعلمائها وسادتها عندما يزور العتبات الشيعية المقدسة، وله صور عدة بهذا الزي، سواء وحده أو مع فقهاء الشيعة وعلمائها...

لكنه... ألم يلبس الرجل، في كل موطن زاره وعاش به، زي أهله؟!.. وألا تثبت صوره لتي جمعناها في الجزء الأول من أعماله الكاملة ذلك بما لا يدع مجالاً للاستدلال بالعمامة الشيعية السوداء على تشيعه، إلا بمقدار ما يثبت وطربوشه، بالاستانة أو مصر «تركيته»، أو وعقاله، العربي وحجازيته»، و وعمامته الإفغانية، أفغانيته.. الغ.. الغ!!..

 <sup>(</sup>١) أنظر في نهاية هذا الكتاب: صور والتذكرتين، وكذلك صور خطابين بخط الأفغاني وتوقيعه، وقارن بين والتوقيعات.

تلك هي «الأدلة».. وهذه هي «الوثائق» التي يستند إليها الزاعمون لفارسية جمال الدين وإيرانيته...

لا نعتقد أن ثمة مكان لزعم هؤلاء الزاعمين!..

٨- وإذا كانت هذه هي وأدلة المعض الفرس الذين نحو هذا النحو في الدراسة لموطن الأفغاني، فإن بعض علماء الاستشراق الغربيين قد أيدوا ذلك، ولكن من منطلق آخر، فهم يعللون وادعاء جال الدين للأفغانية دون الإيرانية وبعدم ثقته في حماية إيران لرعاياها في الخارج، كما أنه لم يكن يعتمد اعتماداً قوياً على تلك الدولة في صيانة حقوقه ورعاية شؤونه! الله وينسى، بل يتناسى أصحاب هذا الرأي أن الأفغاني لم يعتمد يوماً على حماية دولة من الدول أو حكومة من الحكومات. وقصته مع الحكومة للأفغانية خير دليل، وسيأتي عنها الحديث بعد حين.

<sup>(</sup>١) أنظر (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) الجزء الثاني. مقال ووحدة الأديان وانقسامات أهلهاء.

وهكذا تتهارى والحجج والأدلة؛ التي ساقها هذا الفريق على أن جمال الدين وفارسي؛ من إيران.. وللانصاف فإن نفراً من علماء الفرس بقفون موقفاً وتوفيقياً معتدلاً؛ عندما يقولون: وإن أسرة جمال الدين هي من بيوت العلم والشرف في بلاد فارس، وقد هاجرت إلى الأفغان، وأن السيد جمال الدين ولد في بلاد الأفغان، فهو أفغاني منشا، فارسي في الأصل(١)؛

ولعل هذا الرأي يفسر لنا وجود نفر من أسرته في وأسد أباده الإيرانية، ويرشح احتمال أن تكون قد حدثت وعودة لبعض أفراد الأسرة من الأفغان إلى إيران بعد أن أجلاهم الأمير ودوست محمد خان، عن موطنهم وأسعد آباده وجمال الدين ابن ثمان سنوات.

وهناك تفسير آخر لهذا الخلاف الناشب حول موطن الأفغاني يحدثنا عنه تلميذه عبد القادر المغربي فيحكيه قائلاً: ولقد سمعت فاضلاً إيرانياً أزهرياً (بمص) ـ يروى عن شيوخ قومه أن والد السيد جمال الدين إيراني، من ولاية (مازندران)، إحدى مقاطعات إيران، وكان ضابطاً في الجيش الإيراني. فارتأت حكومة إيران أن ترسل ضابطها هذا إلى بلاد الأفغان في مهمة تتعلق بالحدود بين المملكتين ـ أو لسبب آخر من الأسباب فذهب الضابط إلى بلاد الأفغان، وطابت له السكني فيها، وتزوج إحدى كرائمها، وولد له جمال الدين منها في بلاد

<sup>(</sup>١) (تاريخ الأستأذ الإمام) جـ ١ ص ١٠١.

الأفغان. أو أن جمال الدين ولد لأبيه في إيران، ثم حمله أبوه معه إلى الأفغان حين ذهاب إليها.

كها أن هناك تفسيراً ثالثاً لهذا الخلاف حول وموطن جمال الدين، يشير إليه الشيخ رشيد رضا عندما يقول: و.. ومن الناس من يظن أن ادعاء بعض الفرس أن السيد (جمال الدين) منهم، هو من قبيل ما جرت به العادة في الرجال العظام من تنازع الشعوب لهم ا هوا)

فهي إذن المحبة والرغبة في تحصيل أسباب العزة والفخار.. ولكنها هنا، علاوة على مجافاتها للحقيقة التاريخية، قد أسست على وثيقة، صنعتها العداوة والبغضاء لجمال الدين، والرغبة في قتله انتقاماً لمقتل الشاه ناصر الدين.. ثم زيفت «الوثائق» بعد ذلك انتصاراً لأحد أطراف هذا الخلاف!..

ذلك عن الخلاف حول «موطن» فيلسوفنا وثائرنا الكبير. . (٢)

## \* \* \*

أما عن مذهبه.. ودعوى القائلين بفارسيته أنه كان شيعياً جعفري المذهب، بل متعصباً للشيعة، فإن حجتنا في نقض هذه المدعوى ستكون أسرع في الحسم.. لأن دعوى تشيعه قد جاءت

<sup>(</sup>١) المصدر السابق جد ١ ص ١٠١.

 <sup>(</sup>٣) كان الأفغاني إذا سئل عن وطنه . بالمعنى الضيق والأقليمي ـ بقول: «ليس لي وطن. . على أنه لا وطن اليوم للمسلمين!» يشير بذلك إلى غربة المسلمين في بلادهم!.

تبعاً لدعوى فارسيته، وهي قد انتقضت، كما أنها دعوى تكذبها كتابات الذين خبروا مذهبه الفكري وآراءه الكلامية ومشربه الفلسفي، بل وتكذبها كذلك كتاباته هو فيها خلف لنا من تراث. .

فالإمام محمد عبده يقطع بأن مذهب الأفغاني الكلامي هو مذهب الإسلام، كإسلام، وليس مذهباً بالمعنى الضيق المشهور، ويتبه إلى أنه لم يكن ومقلداً في آرائه، ولكنه كان يفكر ويسلك في إطار فكر السنة الصحيحة، مع ميل إلى التصوف في الفكر والسلوك، ويذكر أن مذهبه الفقهي كان مذهب أبي حنيفة، فيقول: و... أما مذهب الرجل: فحنيفي حنفي، وهو وإن لم يكن، في عقيدته، مقلداً، لكنه لم يفارق السنة الصحيحة، مع ميل إلى مذهب السادة الصوفية و(").

وعندما يبعث أحد أعضاء (جمعية العروة الوثقى) إلى الإمام محمد عبده، في باريس، يسأله عن مذهب قيادة الجمعية، وهل هو المذهب (الظاهري)؟ يرد عليه قائلاً: وأما ما ذكرت في كتابك من اسم والظاهرية، فلم يكن يخطر على بالي توجه فكركم إليه... إننا سنيون أشعريون أو ما تريديون، وأننا في أعمال العبادات دائرون بين المذاهب الأربعة، فمنا المالكي والشافعي والحنبي والحنفي، وفي المعاملات على مذهب حاكم البلاد، إن وافق واحداً منها، فإن كان على غيرها توقينا المرافعة إليه ما أمكننا...ه(1).

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جد ٢ ص ٣٥١.

<sup>(</sup>٢) المُصدر السابق. جدا ص ٦١٤،

ويؤكد هذه الحقيقة معاصر له وعارف به هو «ميرزا السيد حسين خان عدالت التبريزي»، الذي يسجل من كلمات الأفغاني في حواره وأجوبته عن أسئلة سأل أصحابها عن مذهبه، يسجل ما يؤكد رفض الرجل الالتزام بمذهب من المذاهب التي تفرقت إليها الأمة، والتقليد لإمام من أثمة هذه المذاهب. يقول ميرزا السيد حسين خان: «وكان كل من يسأل عن دين ميرزا السيد عجيبه: «بأني مسلم»! وحدث أن سأل أحد علماء السنة وكان يلقي درساً السيد قائلاً: ما عقيدتك؟ علماء السنة وكان يلقي درساً السيد قائلاً: ما عقيدتك؟ فأجاب: «إني مسلم»! فسأله ثانية: من أي المذاهب أنت؟ فأجاب السيد: «إني لم أعرف في أثمة المذاهب الدرس القول مرة فأجاب السيد: «إني أوافق بعضهم في أمر، وأخالفهم في أخرى: لقد ادعيت كبيراً، فأي المذاهب الأربعة يطابق عملك؟ أمورا»(١).

بل إننا نستطيع أن نجد في نصوص الأفغاني ما يؤكد أن رؤيته لقضية المذاهب و «التمذهب» كانت ضد الرؤى الضيقة التي اشتهرت والتي لا زالت شهيرة في الأوساط الإسلامية حتى الآن، فلقد كان الرجل ينظر إلى كل من يؤمنون بنبوة محمد على على أنهم أبناء مذهب واحد، سواء أكانوا ممن يسمون أهل السنة أم من المتكلمين عامة أو كانوا من الفلاسفة والحكاء. فهو يعيب

<sup>(</sup>١) (جمال الدين الأسد أبادي) ص ١٦٢.

على من يسمون أنفسهم وأهل السنة و تكفير الحكياء ويقول: و. . . يدعون السنة وهم ناصرو البدعة! وأي بدعة أكبر من تكفير من يدعون الإيمان بما جاء به محمد بعضهم لبعض بدون استناد إلى كتاب ولا إلى سنة وإنما هو لمجرد أن يقولوا: مذهبه يخالف مذهبنا! قد رأوا أن لا يوافقوا الحكياء في قول من الأقوال! . فيا بالهم لا ينكرون نبوة نبينا لأن الحكياء يقولون بها؟! والعجب! أي ضرر في أن يوافقنا على ما نقول جميع أهل العالم؟! ، بل ذلك مما يحقق غرضنا، وهو غاية سعى العاقل، العالم؟! ، بل ذلك مما يحقق غرضنا، وهو غاية سعى العاقل، خصوصاً اللذي يدعي أنه من أهل السنة ، ورافض البدعة . . ه(١).

وإذا كانت هذه النصوص كافية في تقرير رفض الأفغاني وللمذهب، بالمعنى الضيق، ونقده لمذاهب السنة في شططها أو شطط بعض رجالها الذين تعصبوا وتمادوا في التعصب المذهبي، فإن للرجل نصوصاً كثيرة وحاسمة تؤكد رفضه للتشيع وبراءته من شبهات التعصب المذهبي.

فهو يرفض الفكرة الأساسية والمحورية التي قامت عليها فرقة الشيعة، والتي بدون الاعتقاد بها لا يكون المرء شيعياً، ولا تكون هناك مبررات لقيام مذهب التشيع، سواء في الحاضر أو عبر التاريخ... يرفض نظرية: «ضرورة وجود الإمام المعصوم، اللي هو حجة ومعلم للدين».. ويتبنى نظرية كل من عدا

<sup>(</sup>١) (التعليقات على شرح الدواني للعقائد العضدية) التعليق (٧١).

الشيعة، عن قال بأن الشرع والقرآن هما: المعلم، وأن بلاغ النبوة للدين قد أغنى عن الإمام المعصوم.. وفي ذلك يقول: و.. كفي بالشرع والإيمان معلماً، فيكفي ما نتيقته من القرآن، فلا حاجة إلى المعلم المخصوص، وهو الإمام المعصوم. ولسنا نحتاج إلى نائب عن الشرع إلا في مجرد التبليغ، ثم من الشرع نفسه يكون العلم والأخذ.. و(1).

وعندما يعرض للواقع العملي، المتمثل في انقسام الأمة الإسلامية إلى: سنة، وشيعة. يدين هذا الانقسام، ويرفض أن يكون له مايبرره، سواء من الفكر الإسلامي أو من واقع الحياة وضرورتها. فيقول: وظهر لآل البيت النبوي، في أوقات وأزمنة مختلفة أحزاب وشيع، فمنهم من ضل (كالمؤلفة)، وهم من يقولون بألوهية على بن أبي طالب، ومنهم (المفضلة) و (الغلاة) في عجة أهل البيت، وقد دخل الاثنان تحت حكم من قال: ويهلك فينا، أهل البيت، محب غال وعدو قال!».

أما المفضلة من الشيعة، وهم يقلدون في الملهب الإمام وجعفر الصادق، فهذا الجمهور من المسلمين لمجرد تقليدهم للإمام جعفر، ومغالاتهم في حب الآل، وتفضيلهم للإمام علي لا يجب أن تخرجهم من عداد المسلمين. ونجسم أمر هذه الفروق في الفروع، وصارت واسطة للتفرقة والنزاع، فللخصام، فللاقتتال.. تلك الأمور التي سهل وجودها جهل الأمة، وسفه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. التعليق (٧٤).

الملوك الطامعين في توسيع ممالكهم.

فالملوك من السنين هولوا وأعظموا أمر الشيعة ألاستهواء العوام بأوهام غريبة وعزويات عجيبة على شيعة أهل البيت، ليتسنى لهم بذلك تحزيب الأحزاب، وتجييش الجيوش، ليقتل المسلمون بعضهم بعضاً وبحجة الشيعة والسنية، وجميعهم يؤمنون بالقرآن وبرسالة عمد، على ...

أما مسألة تفضيل الإمام على، والانتصار له يوم قتال معاوية وخروجه عليه، فلو سلمنا أنه كان في ذلك الزمن مفيداً، أو يتظر من وراثه تفع لإحقاق حق، أو إزهاق باطل، فاليوم نرى أن بقاء هذه النعرة، والتمسك بهذه القضية التي مضى أمرها وانقضى مع أمة قد خلت، ليس فيها إلا محض الضرر، وتفكيك عرى الوحدة الإسلامية.

لو أجمع أهل السنة اليوم ووافقوا المفضلة من الشيعة (من عرب وعجم)، وأقروا وسلموا بأن علياً بن أي طالب كان أولى بتولي الخلافة قبل أي بكر، هل ترتقي بذلك العجم؟! أو تتحسن حال الشيعة؟!

أو لو واققت الشيعة أهل السنة، بأن أبا بكر تولى الحلافة قبل الإمام علي بحق، فهل ينهض ذلك بالمسلمين السنيين، وينتشلهم عما وقعوا فيه اليوم من الذل والهوان، وعدم حفظ الكيان؟!

أما آن للمسلمين أن ينتبهوا من هذه الغفلة؟! ومن هذا الموت قبل الفوت؟! يا قوم ا وعزة الحق، إن أمير المؤمنين علياً بن أبي طالب، لا يرضى عن العجم، ولا عن عموم أهل الشيعة إذا هم قاتلوا أهل السنة،. أو افترقوا عنهم لمجرد تفضيله على أبي بكر، وجميعهم لا يحسنون أمر دنياهم «والناس أبناء ما يحسنون».

وكذلك أبو بكر، فلا يرضيه أن تدافع أهل السنة عنه، وأن تقاتل الشيعة لأجل تلك الأفضلية التي مر زمنها، والتي تخالف روح المقرآن الآمر أن يكونوا (كالبنيان المرصوص)..

أما قضية التفضيل، فلو استحقت البحث بعد تلك الأجيال لكفى أن يقال لحل إشكالها: وإن أقصر الخلفاء الراشدين عمراً تولى الخلافة قبل أطولهم عمراً»!.. فلو تولى الخلافة بعد النبي، على الخلافة على بن أبي طالب، لمات أبو بكر وعمر وعثمان ولم يتيسر لهم خدمة الإسلام والمسلمين بما استطاعوا أن يخدموه به. رضوان الله عليهم أجمعين. حكمة الله في خلقه، وإن أكرمكم عند الله أتقاكم، (1).

هذا عن مذهبه الفكري . . وقد رأينا كيف انهارت دعوى «تشيعه وتعصبه للشيعة»، كها انهارت دعوى فارسيته وانتماثه، من حيث النشأة، للفرس وإيران دون الأفغانيين وأفغانستان . .

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) طبعة القاهرة ـ الأولى سنة ١٩٦٨ م ... من ٢٧٤ ـ ٣٧٦. ثم هو يهاجم والباطنية، أي الدولة الفاطمية الشيعية في رسالته والرد على الدهريين، أنظر نفس الطبعة من وأعماله الكاملة، ص ١٥٨.

لقد كان الأفغاني مسلماً، ناضل لإيقاظ كل المسلمين، وعمل لتجديد الحياة في كل ديار الإسلام، بل وفي عموم الشرق، بما فيه من بلاد ومن فيه من بشر وما حوى من مذاهب وتيارات (١).

والآن. وبعد أن حسمنا هذه القضية الخلافية حول الموطن الذي نشأ فيه الأفغاني، وما ارتبط بها من قضية والمذهب، الذي تمذهب به، نستطيع أن نكثف حياته الخصبة والغنية في وبطاقة، تسجل أحداث تلك الحياة ومراحلها، وخاصة قسماتها البارزة، في عدد من النقاط.

فاسمه: محمد جال الدين.. واسم أبيه: صفتر بن علي بن مير رضى الدين محمد الحسيني، شيخ الإسلام، ابن مير زين الدين الحسيني، القاضي، ابن مير ظهير اللدين محمد الحسيني، شيخ الإسلام، ابن مير أصيل الدين محمد الحسيني، شيخ الإسلام، ابن مير أصيل الدين محمد الحسيني، شيخ الإسلام.. ثم يستمر نسبه في الصعود إلى على بن أبي طالب، ماراً بواحد من أثمة المحدثين، وهو السيد علي الترمذي..

أما والدته فهي: السيدة سكينة بيكم بنت مير شرف الدين الحسيني، القاضي.. وهي تنتمي إلى أسرة أبية، فهي أبنة عمه،

<sup>(</sup>١) ثم ألا يدعو إلى الرثاء زعم القائلين بشيعية الأفغاني أنه قد ضم الإمام محمد عبده إلى مذهبه، فأصبح هو الآخر شيعياً ١٤.. أنظر (دائرة المعارف الإسلامية الشيعية) المجلد الثاني. الجزء السادس. ص ٢٦، ٢٧.

لأن والدها كان أخاً لمير رضى الدين محمد الحسيني، شيخ الإسلام..

وكان ميلاده ببلدة وأسعد آبادي، في خطة وكنري من أعمال
 وكابلي - كيا قدمنا في شهر شعبان سنة ١٢٥٤ هـ (سنة ١٨٣٨ م)...

• وفي منزل والده نشأ، وعندما بدأ يدرك شرع والده في تنظيم تعليمه بإشرافه.. وظل تعليمه بالمنزل حتى بلغ العاشرة من عمره.. أي حتى بعد انتقالهم عن دأسعد آباد؛ بعامين.. وفي هذه السن حفظ القرآن الكريم، ولقد أنجز حفظه في بضعة شهور، كما درس مبادىء اللغة العربية فأتقنها جيداً.. وظهر ولموعه بالمناقشة في المسائل الدينية.. وهوايته للأسفار والرحلات..

• وفي سنة ١٢٦٤ هـ (سنة ١٨٤٨ م) كان والده يشتغل بالتدريس في مدرسة وقزوين، فالتحق بها جمال الدين، ومكث فيها مدة عامين. وفي تلك الفترة ظهرت منه اهتمامات بدراسة العلوم، فكان يصعد إلى سطح المنزل يتأمل النجوم لدراستها! . وعندما ظهر وانتشر مرض الطاعون بقزوين، حاول دراسة أجساد الموق من ضحاياه، رغبة في الوصول إلى أسرار المرض وأسبابه، فخاف عليه والده مغبة ذلك، فانتقل به أسرار المرض وأسبابه، فخاف عليه والده مغبة ذلك، فانتقل به إلى طهران أواثل سنة ١٢٦٦ هـ (سنة ١٨٤٩ م) . . . ويتحدث جمال الدين عن هذه الرحلة إلى طهران فيقول: هوصلنا إلى

طهران في أوائل سنة ١٢٦٦ هـ، ونزلنا في عملة سنكلج، ضيفين على سليمان خان، المعروف بصاحب اختيار.. ثم سألت عن أكبر علماء طهران في ذلك الوقت، فقيل لي: إنه أقاسيد صادق، فتوجهت إلى مجلس درسه في اليوم التالي، دون أن أخبر والدي بذلك، فوجدته جالساً بين طلابه يقرأ كتاباً عربياً، ويشرح مسألة من المسائل العلمية، ولاحظت أنه شرحها شرحا مقتضباً، فطلبت منه أن يعيد شرحها بصورة أكثر تفصيلاً، حتى يتقهمها الجميع. فتعجب الشيخ من جرأتي وفضولي، ولكني أجبته بأن طلب العلم لا فضول فيه، ثم قمت بقراءة تلك المسألة وتفسيرها، فتحرك الشيخ من مكانه، فظننت أنه يريد بي شراً، ولكنه أقبل علي، وضمني إلى صدره، وقبلني، ثم أرسل إلى والذي يستدعيه، وأمر أن تشترى لي عباءة وعمامة، وأن يلبسوني والذي يستدعيه، وأمر أن تشترى لي عباءة وعمامة، وأن يلبسوني ولكنه حتى ذلك الوقت البس قلنسوة ولا ألبس عمامة!».

ومن طهران سافر جمال الدين، مع والده، في نفس العام \_ (سنة ١٣٦٦ هـ) \_ لزيارة معالم النجف ومشاهدها.. وكان سفرهما عن طريق «بروجرد».. وفي «بروجرد» رحب بها نفر من أهلها في مقدمتهم الحاج ميرزا محمود المجتهد، الذي استضافها ثلاثة أشهر.. وعندما وصلا إلى النجف استضافها الشيخ مرتضى في منزل خصصه لها..

وفي النجف مكث جمال الدين أربع سنوات. أما والده فقد غادرها بعد بضعة أشهر وفي هذه السنوات درس العلوم الإسلامية وغيرها، درس: التفسير والحديث والفلسفة والمنطق والكلام والأصول والرياضة والطب والتشريح والهيئة والنجوم...

وفي سنة ١٢٧٠ هـ (سنة ١٨٥٤ م) غادر جمال الدين النجف، بنصيحة من الشيخ مرتضى، على أثر مكيدة دبرها ضده نفر من العلماء، وطلب منه الشيخ مرتضى التوجه إلى الهند. وفي الطريق إليها عرج على والده في أسد آباد، فرغب إليه والده الإقامة بها، فاعتذر، وقال: وإنني كصقر محلق يرى قضاء هذا العالم الفسيح ضيفاً لطيرانه! وإنني لأتعجب منكم إذ تريدون أن تحبسوني في هذا القفص الضيق الصغيراه.

ثم مر بميناء وبوشهره، فاستضافه هناك الحاج عبد النبي آل صفر.. ومنها ذهب إلى وبومبايه.. ثم أقام بمملكته سنة وبضعة أشهر في دار الحاج عبد الكريم.. وفي كلكتة درس العلوم الأوروبية والرياضة الحديثة..

ومن الهند أبحر قاصداً مكة المكرمة للحج إلى بيت الله الحرام.. فوصل مكة سنة ١٢٧٤ هـ (سنة ١٨٥٧ م) بعد أن مر في طريقه إليها بعدد من المدن زارها وأقام فيها..

وبعد مكة زار النجف وكربلاء.. ثم أسد آباد، فمكث بها ثلاثة أيام.. ثم غادرها إلى طهران، فأقام بها بضعة أشهر، فتن به فيها شيخ الطريقة الذهبية، ميرزا بابا الذهبي، فترك طريقته ومدينته وتبع جمال المدين.. ومن طهران ذهب إلى خراسان..

● ولم تكن رحلات جمال الدين هذه ـ التي امتازت بالكثرة ـ ولم تكن إقاماته بالمدن التي زارها ـ والتي امتازت بالقصر ـ لم تكن تعبيراً عن نفسه في سجيتها وطبيعتها، بقدر ما كانت تجسيداً للقلق الذي كان يحدوه كي يعود إلى وطنه الأفغان، وبلاده التي أجبرت أسرته على الجلاء عنها . ومن هنا كان سفره إلى كابل التي وكانت هدفه الأول ي ـ كما يقول ابن أخته ميرزا لطف الله ـ وفي عاصمة وطنه لقي الأمير دوست محمد خان، فتوثقت بينها الصلات، وأقام، وهناك ألف أول كتاب خطه قلمه، وهو [تتمة البيان في تاريخ الأفغان]، الذي كتبه باللغة العربية . وفي هذه السنوات، كذلك، مارس أولى تجارب حياته السياسية، وخاض أولى معاركه ضد الاستعمار والاستبداد .

• وفي المسراعات السياسية بين أمراء الأفغان وقف جمال الدين مع الأمير محمد أعظم خان، الذي حارب صهره وابن عمه الأمير دوست محمد خان سنة ١٢٧٩ هـ سنة ١٨٦٢ م).. ولقد وصل جمال الدين إلى منصب الوزير الأول (رئيس الوزراء) .. في جهاز دولة الأمير محمد أعظم خان.. ولعب دوراً بارزاً في التجهيز الحربي لهذه الصراعات..

ولم تنته هذه الصراعات الداخلية بموت دوست محمد خان سنة ١٢٧٩ هـ (سنة ١٨٦٢ م)، بل تلتها حروب أهلية عديدة، انتهت بنجاح شير على خان في احتلال «كابل» سنة ١٢٨٥ هـ

(سنة ١٨٦٨ م)، والاستئنار بحكم الأفغان وعرشها، مما اضطر عمد اعظم خان إلى قبول الرحيل عن عاصمته والعيش في منفاه بنيسابور، في إيران. وبذلك فقد جمال الدين منصبه الوزاري ونفوذه الإداري. ولكنه ظل مقيماً «بكابل»، واضطر الأمير شير على خان إلى تركه فيها خوفاً من نفوذه ومكانته بين الناس، واحتراماً لنفوذ عشيرته هناك.

ولكن جمال الدين رغب في السفر من «كابل» بعجة الذهاب إلى الحج .. لأن مناخ الحكم الجديد، الموالي للاستعمار الانجليزي، أصبح عائقاً أمام نشاطه، فوافق شير علي خان على مغادرته للبلاد، شريطة أن لا يذهب ألى إيران، نخافة أن ينضم هناك إلى الأمير محمد أعظم خان.. فرحل عن الأفغان .. بعد هزيمة محمد أعظم بثلاثة أشهر .. قاصداً الهند، فوصلها سنة هزيمة محمد أعظم بثلاثة أشهر .. قاصداً الهند، فوصلها سنة ١٢٨٥ م..

وفي الهند فرضت عليه حكومتها الانجليزية حصاراً يحول بينه وبين لقاء العلماء وجماهير المسلمين... وبعد شهر قامت بترحيله في إحدى سفنها، وعلى نفقتها إلى مدينة السويس..

ومن السويس وصل جمال الدين إلى القاهرة، في أولى زيارتيه للصر، وكان ذلك سنة ١٢٨٦ هـ (سنة ١٨٦٩ م).. فأقام بها نحو أربعين يوماً، اجتمع حوله فيها لفيف من طلاب العلم الشرقيين ـ خاصة السوريين ـ الذين كانوا يطلبون العلم بالجامع الأزهر، حيث رغبوا في علمه، وسألوه أن يشرح لهم بعض

الكتب، فلبي رغبتهم، وشرح لهم، في بيته، كتاب [شرح الإظهار] في اللغة العربية، كما قام بزيارة الجامع الأزهر وبعض معالم المقاهرة، ولقي نفراً من علمائها لقاء عابراً...

 وفي القاهرة غير جمال الدين خط سيره، فبدلاً من التوجه إلى مكة، للحج، قصد الآستانة، عاصمة السلطنة العثمانية، فوصل إليها، وكان السلطان يومثذ: عبد العزيز محمود (١٢٧٧ ــ ١٢٩٣ هـ ١٨٦٠ - ١٨٧٦ م). . وهناك استقبل استقبالاً طيباً، ورحب به عدد من أبرز ساسة العثمانيين، في مقدمتهم الصدر الأعظم عالي باشا، وفؤاد باشا.. كيا استقبله السلطان ونال تقديره واحترامه...

وفي الآستانة درس اللغة التركية وأتقنها بعد ستة شهور... وبعد شهور قليلة تقرر تعيينه عضواً في المجلس الأعلى للمعارف، وكان منيف باشا هو وزير المعارف. وبدأ بمارس الوانآ من نشاطه السياسي والفكري هناك..

ففى السياسة: كانت هناك أزمة مستعصية بين الدولة وبين إقليم اليمن، التي كانت تحارب في سبيل الاستقلال، وترفض قبائلها العربية الزيدية سلطة العثمانيين التركية السنية . . فعرض جمال الدين على قادة الدولة وساطته في تسوية هذه الأزمة، ولكن كبار رجالات الدولة، الذين كانوا قد فشلوا في حل النزاع، أشاروا برفض وساطته، مخافة أن ينجح فيها فشلوا هم فيه؟!..

وفي الفكر: كان يلقى الخطب والأحاديث بجامع الفاتح

الكبير، وكان مجلسه يجتذب صفوة المثقفين وكبار رجالات الدولة، فحسدته على ذلك القيادات الفكرية الرسمية التقليدية، ورأت فيه خطراً على مكانتها ونفوذها، كما رأت في فكره العقلاني المتحرر ثورة على فكريتها الجامدة المشعوذة الرافضة لأي لون من الوان الإصلاح والتجديد.

فمثلاً: في إحدى محاضراته استشهد بشعر فارسي معناه: وعلم الحق مندرج في علم الصوفية.. ولكن.. كيف يصدق الناس هذا الكلام؟! إذ أن علم الصوفية حادث، وعلم الحق قديم.. فكيف يدرك هذا العقل السليم؟!....

فنقل هذا القول يوسف وهبي أفندي إلى شيخ الإسلام حسن فهمي أفندي، الذي نقله بدوره إلى السلطان عبد العزيز، محاولاً التشكيك في عقيدة جمال الدين!

وفي رمضان سنة ١٢٨٧ هـ ديسمبر سنة ١٨٧٠ م دعاه، مدير «دار الفنون»، تحسين أفندي، لإلقاء محاضرة عن الصناعات، بغية الترغيب فيها فتحدث عن الكون، ومثل له بجسم حي ذي أعضاء، وتحدث عن روحه فقال إنها إما والحكمة المكتسبة، أو والنبوة، التي يصطفي لها الله من يشاء.. فحرف الوشاة مقصده، وأخبروا السلطان أنه يقول: إن النبوة صنعة يكن تحصيلها بالاكتساب!.. وكتبت ضده رسائل، عنوان إحداها: [عين الصواب في الرد على من قال: إن الرسالة والنبوة

صنعتان تنالان بالاكتساب] (١١).

وأمام هذا الاتهام الكاذب ثارت ثائرة جمال الدين، وطالب بمحاكمة الرجالات الكبار وبينهم شيخ الإسلام ... الذين رموه بهذا الأفك، وانقسم الرأي العام المثقف بين مؤيد له وثائر ضده . فأبدى السلطان رغبته في أن يغادر جمال الدين الآستانة تهدئة للخواطر . فامتثل، وعزم على الذهاب إلى الهند عن طريق مصر . .

\* \* \*

● وصل الأفغاني إلى مصر أول المحرم سنة ١٢٨٨ هـ (٢٣ مارس سنة ١٨٧١ م)، عازماً على مغادرتها إلى الهند.. ولكن لقاءه برياض باشا (١٢٥٠ ـ ١٣٢٩ هـ ١٨٣٤ ـ ١٩١١ م) جعله يغير من عزمه، فقرر البقاء بمصر، إذ دعاه رياض إلى ذلك، بعد أن بهرته شخصيته وأفكاره، ومنحته الحكومة منزلاً وبخان الخليلي، يقيم فيه، ورتبت له راتباً شهرياً مقداره عشرة جنيهات..

وفي القاهرة بدأ طلاب العلم، وخاصة نجباء طلبة الجامع الأزهر يلتفون حوله، ويثيرون في حضرته القضايا، ويفتحون أمام علمه الواسع واسع الأبواب ...

ويتحدث الإمام محمد عبده \_ وكان يومئذ طالباً بالأزهر \_ عن

 <sup>(</sup>١) صاحب هذه الرسالة الشيخ مصطفى المغربي، والد تلميد الافغاني ومريده
 عبد القادر المغربي.

بدايات النشاط الفكري للأفغاني بالقاهرة وبداية لقائهما وتعارفهما، فيقول: وإن أحد المجاورين الشوام قال لي: إنه جاء مصر عالم أفغاني عظيم، وهو يقيم في دخان الخليلي، فسررت بذلك. . وأخبرت الشيخ حسن الطويل، مدرس المنطق والفلسفة بالأزهر. [وكان يمثل التيار المستنير بين علماء الأزهر، وينحو نحو التصوف] - ودعوته إلى زيارته. . فوجدناه يتعشى، ٠ فدعانا إلى الأكل معه، فاعتذرنا، فطفق يسالنا عن بعض آيات القرآن، وما قاله المفسرون والصوفية فيها، ثم يفسرها لنا.. فكان هذا مما ملأ قلوبنا به عجباً وشغفها حباً. . . لقد اهتدي إليه كثير من طلبة العلم، واستوروا زنده، فأورى، واستفاضوا بحره ففاض درا، وحملوه على تدريس الكتب فقرأ من الكتب العالية في فنون الكلام الأعلى والحكمة النظرية، طبيعية وعقلية، وفي علم الهيئة الفلكية وعلم التصوف وعلم الفقه الإسلامي.. قرأ لهم وشرح كتباً مثل: (الزوراء) للدواني، في التصوف، و (شرح القطب على الشمسية) و (المطالع) و (سلم العلوم)، في المنطق، و (الهداية) و (الإشارات) و (حكمة العين) و (حكمة الإشراق)، في الفلسفة، و (عقائد الجلال الدواني)، في التوحيد، و (التوضيح) و (التلويح)، في الأصول، و (الجغميني) و (تذكرة الطوسي) في الهيئة القديمة وكتاباً آخر في الهيئة الجديدة... الخ . . الخ . .

ومع أن نفراً كثيراً من طلاب الأزهر وشيوخه قد جذبهم مجلس علمه، فلم يجلس بالأزهر مدرساً، إذ كان، كها يقول الأستاذ الإمام: «كانت مدرسته بيته، من أول ما ابتدأ إلى آخر ما اختتم، ولم يذهب إلى الأزهر مدرساً ولا يوماً واحداً. نعم، كان يذهب إليه زائراً، وأغلب ما كان يزوره يوم الجمعة، للصلاة..

ولقد بدأت، في مصر، أخصب سنوات حياة الأفغان، الفكرية والنضالية.. وامتازت فترة مقامه بها [١٢٨٨ - ١٢٩٣ م ا ١٢٩٣ مـ ١٢٩٦ هـ ١٢٩٦ م الملاء الغني.. والإثمار الأصيل والعميق والسريع.. ولقد احتل فيها موقع الهجوم ضد خصوم الثورة والتجديد الديني والتحرر العقلي.. ولم يكن بها، كما كان بأغلب البلاد التي عاش فيها، في موقع الدفاع، يجاهد لصد مجمات الخصوم على دعوته والإفلات من مكائد الأعداء المتربصين بنهجه الثوري في كل ميدان..

وفي مصر كون وقاد أول أحزاب الشرق الوطنية، (الحزب الوطني الحن ـ السري ـ الذي رفع شعار: «مصر للمصريين» وعمل للديمقراطية السياسية، والتحرر من استبداد الحكم الفردي والنفوذ الأجنبي، أوروبياً كان أو عثمانياً.. والبعض يقول: إن عدد أعضاء هذا الحزب، من القادة والصفوة، قد بلغوا ثلاثمائة عضو..

وكانت الصحافة في مصر رسمية حكومية في أغلبها الأعم، وكان التحرير العربي والكتابة الإنشائية لا تزال، في معظمها، مريضة بأمراض العصور المظلمة، من سجع ومحسنات لفظية تستنفد جهد الكاتب فلا تدع له اهتماماً أو قدرة على العناية بالمضمون. . فقاد الأفغاني عملية الخلق والتكوين لجيل من كتاب المقالة الذين أبدعوا هذا الفن في بهضتنا السياسية والأدبية الحديثة، وجعلوا منه الامتداد المعاصر والمشطور لتراثنا في والرسائل، الذي ذهبت مثلاً عليه رسائل الجاحظ (١٦٣- ١٦٣) وغيره من الأعلام الذين اشتهروا بها.

ويسجل الإمام محمد عبده دور الأفغاني في هذا التطور الأدبي فيقول: إنه وحمل تلامذته على العمل في الكتابة وإنشاء الفصول الأدبية والحكمية والدينية، فاشتغلوا على نظره، وبرعوا، وتقدم فن الكتابة في مصر بسعيه , وكان أرباب القلم، في الديار المصرية، القادرون على الإجادة في المواضيع المختلفة منحصرين في عدد قليل، وما كنا نعرف منهم إلا عبد الله بأشا فكري، وخيري باشا، ومحمد باشا سيند أحمد، عبلي ضعف فيه، ومصطفى باشا وهبي، على اختصاص فيه. ومن عدا هؤلاء فأما ساجعون في المراسلات الخاصة وإما مصنفون في بعض الفنون العربية والفقهية وما شاكلها. ومن عشر سنوات. (أي من سنة ه١٨٧٥ م) ترى كتبة في القطر المصري لا يشق غبارهم، ولا يوطأ مضمارهم، وأغلبهم أحداث في السن، شيوخ في الصناعة، وما منهم إلا من أخذ عنه \_ (الأفغاني) \_ أو عن أحد من تلامدته أو قلد المتصلين به. ومنكر ذلك مكابر، وللحق مدایر ( . . ۲<sup>(۱)</sup> .

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده) جد ٢ ص ٣٤٩، ٣٥٠.

بل إننا نستطيع أن نقول بتفرد الأفغاني في هذا الباب. فإذا لم يكن أول من صنع كوكبة من الكتاب والمنشئين فهو، في حدود علمنا، أول من دعا تلامذته إلى نشر أماليه وأحاديثه وشروحه وتعليقاته وآرائه في الصحف والمجلات بأسمائهم هم، ومنسوبة إليهم حتى يصنع منهم كتاباً وأدباء وقادة للرأي العام، ورخص للمجيدين منهم في إلباس أفكاره ثوب صياغاتهم هم، تدريباً للمجيدين منهم في إلباس أفكاره ثوب صياغاتهم هم، تدريباً للمجيدين منهم في تقدمهم بهذا الميدان! . .

ولقد صحب جهد الأفغان في تكوين هذه الكوكبة من الكتاب جهد آخر سعى به لإنشاء الصحافة الحرة، غير الحكومية، في مصر، الصحافة الناطقة بلسان حركة التجديد والإصلاح.. فهو الذي سعى حتى صدرت صحيفة [مصر] باسم أديب أسحق الذي سعى حتى صدرت صحيفة [مصر] باسم أديب أسحق سليم نقاش (١٨٥٦ م. ١٨٨٤ م).. وكان مقر هذه الصحيفة سليم نقاش (١٣٠١ هـ.. ١٨٨٤ م).. وكان مقر هذه الصحيفة بحروف مطبعة بولاق، أرقى المطابع في مصر والشرق في ذلك حروف مطبعة بولاق، أرقى المطابع في مصر والشرق في ذلك العصر. وفي صحيفة [مصر] نشر الأفضائي المقالات باسم مستعار «المزهر بن وضاح» ومن عيون المقالات التي تشرها بصحيفة [مصر] مقال عن [الحكومات الشرقية] وآخر عن [روح بصحيفة [مصر] مقال عن [الحكومات الشرقية] وآخر عن [روح البيان في الانكليز والأفغان].. وكيا يقول سليم بك العنحوري العلم طرباً، ومالت إليها أعناق الحكام السياسيين عجباً؟!».

ثم سعى الأفغان حتى أصلح بين أديب إسحق وسليم

نقاش، ومكن لهما من الحصول على امتياز صحيفة يومية صدرت بالاسكندرية هي صحيفة [التجارة]، التي أعانها موقعها على إقامة أوثق الصلات مع مصادر الأخبار والسياسات الخارجية التي كانت تأتي إلى الاسكندرية أسرع وأكثر مما تأتي إلى القاهرة، بسبب وجود الجاليات الأجنبية والمتوطنة في الثغر بأعداد أكثر من القاهرة...

وفي صحيفة التجارة تواصل نشر مقالاته، كيا توالى نشر مقالات تلاميذه، من أمثال محمد عبده (١٨٤٩ ـ ١٩٠٥ م)، وإبراهيم اللقاني وغيرهما. ولقد بلغت شهرة مقالاته وأهميتها إلى الحد الذي رد عليها وغلادستون [١٨٠٩ ـ ١٨٩٨ م] رئيس وزراء انجلنوا، وناقشه فيها. كيا جعل إبراهيم اللقاني يتولى امتياز صحيفة [مرآة الشرق] بعد أن تركها سليم العنحوري، فتحولت إلى لسان من ألسنة الحركة الثورية التجديدية . .

● وبرز الطابع السياسي لنشاط الأفغاني، وأدرك دور والتنظيم، وأهميته في حركة الإصلاح والتغيير.. وكانت والحركة الماسونية، على ذلك العهد، ذات سمعة حسنة إلى حد كبير.. فهي ترفع شعارات الثورة الفرنسية: [الحرية.. الأخاء المساواة]، وتواصل النضال الذي بدأته منذ العصور الوسطى ضد الكهنوت والسلطة الدينية الرجعية، وتسعى لفصل السلطة الزمنية عن السلطة الدينية كي تضعف من سلطان الأباطرة والملوك والسلاطين.. كما كانت تضم صفوة المجتمع، بصرف

النظر عن الجنس والدين، مما جعلها أملاً جديداً في عالم كانت تمزقه العصبيات والمذاهب والتعصب الشديد غير الواعي للأديان.. ولم تكن في العقد الثامن من القرن الماضي قد ظهرت مخاطر الحركة الصهيونية ضد العرب والمسلمين في فلسطين.. بل لم تكن قد تكونت بعد الحركة الصهيونية الحديثة.. الأمر الذي لم يجعل من وجود نفر من اليهود بالمحافل الماسونية أمراً يستريب منه الوطنيون والمصلحون العرب في أمر والحركة الماسونية، كها هو الحال بعد تلك الحقبة من التاريخ...

كان هذا هو مظهر الماسونية وموقع نشاطها وفكرها من دعوات الإصلاح والبناء. ولعله هو الذي جعل الأفغاني يتخذ منها شكلًا من أشكال التنظيم التي حاول استخدامها لتنفيذ ما بشر به من مبادىء وأهداف.

ولكنه اكتشف الخيوط التي تربط قيادة المحفل الماسوني بالاستعمار، ومهادنتها للسلطة المستبدة.. فهو قد دعاهم لتطبيق شعارات المحفل عن [الحرية، والأخاء، والمساواة] فقالوا: «إن الماسونية لا دخل لها في السياسة، وإنا لنخشى على محفلنا هذا من تدخل الحكومة وبطشهااه.. وهنا ثار الافغاني وقال: «كنت أنتظر أن أسمع وأرى في مصر كل غريبة وعجيبة، ولكن ما كنت لأتخيل أن الجبن يمكنه أن يدخل بين اسطوانتي المحافل كنت لأتخيل أن الجبن يمكنه أن يدخل بين اسطوانتي المحافل الماسونية!.. إذا لم تدخل الماسونية في سياسة الكون، وفيها كل بناء حر، وإذا آلات البناء التي بيدها لم تستعمل لهدم القديم،

ولتشييد معالم حرية صحيحة وإخاء ومساواة وتدك صروح الظلم والعتو والجور، فلا حملت يد الأحرار مطرقة حجارة، ولا قامت لبنايتهم زاوية قائمة؟!.. ماسونيتكم اليوم لا تتجاوز: كيس أعمال، وقبول أخ، يتلى عليه من أساطير الأولين ما يمل ويخل في عقيدة الداخل... وهي رموز لا يفقه أكثرنا مغزاها ولا المراد من وضعها!!...ه(١).

وبعد هذا التمرد الذي قاده الأفغاني في والمحفل الماسوني الغربيء، التابع للمحفل البريطاني وبعد هذه الثورة التي أعلنها في اجتماع ضم أميراً انجليزياً حضر ضيفاً في الاجتماع، أحدث جمال الدين انشقاقاً في والحركة الماسونية، بمصر، وخرج بخيرة عناصر المحفل الوطنيين فأسس بهم عفلاً وطنياً شرقياً، علاقاته مع المحفل الفرنسي وأغلب الظن أن لذلك بعض الصلة بمناوأة الفرنسيين لمطامع الانجليز في احتلال مصر في ذلك التاريخ. ولقد بلغ أعضاء هذا المحفل الوطني ثلاثمائة، وقسمه إلى شعب للدراسة والتخطيط والتشريع لمختلف أوجه الإصلاح في المجتمع وفي هذه الشعب، ثم في [الجزب الوطني الحراية. وفي الفيادات التي لمعت بمصر، والتي قادت الثورة العرابية. وفي الفيادات التي لمعت بمصر، والتي قادت الثورة العرابية. وفي المارودي (١٨٤٦ عمد عرابي (١٨٤١ م) وعمود سامي البارودي (١٨٩٩ م عرابي ١٩٠١ م) وعمد دسامي البارودي (١٨٩٩ م عرابي المولحي (١٨٩٥ م عمد عبده

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٢١ه، ٢٢ه.

(١٨٤٩ - ١٩٠٥ م) وإبراهيم اللقاني، وعلي مظهر، والشاعر الزرقاني، وأبو الوفاء القوني (١٣١٦ هـ ١٨٩٨ م) وسليم نقاش (١٣٠٦ هـ ١٨٥٨ م) وأديب أسحق (١٨٥٦ - ١٨٨٥ م) وعبد الله نديم (١٨٤٥ - ١٨٩٦ م).. الخ.. الخ.

 ولم تقف أفكار الأفغاني عند حدود الخاصة والصفوة.. بل امتدت إلى عامة الوطنيين، خصوصاً بعد أن تبلورت لدعوته حركة منظمة في صفوف الطلائع المستنيرة، ومن هنا دخلت في عباراته الأساليب العنيفة التي استهدف بها تحريك موات العوام، وذلك من أمثال قوله: «إنكم، معاشر المصريين، قد نشأتم في الاستعباد، وربيتم بحجر الاستبداد، وتوالت عليكم قرون، منذ زمن الملوك الرعاة حتى اليوم، وأنتم تحملون عبء نير الفاتحين، وتعنون لوطأة الغزاة الظالمين، تسومكم حكوماتهم الحيف والجور، وتنزل بكم الخسف والذل، وأنتم صابرون، بل راضون. وتنتزف قوام حياتكم ومواد غذائكم المجموعة مما يتحلب من عرق جباهكم بالمقرعة والسوط، وأنتم في غفلة معرضون!.. فلو كان في عروقكم دم فيه كريات حيوة، وفي رؤوسكم أعصاب تتأثر فتثير النخوة والحمية لما رضيتم بهذا الذل والمسكنة، ولما صبرتم على هذه الضعة والخمول، ولما قعدتم على الرمضاء وأثتم ضاحكون! . تشاويتكم أيدي الرعاة، ثم اليونان والرومان والفرس، ثم العرب والأكراد والمماليك، ثم الفرنسيس والمماليك والعلوبين.. وكلهم يشق جلودكم بمبضع نهمه، وتهيض عظامكم بأداة عسفه، وأنتم كالصخرة الملقاة في الفلاة، لا حس لكم ولا صوت أ . .

انظروا أهرام مصر وهياكل منفيس وآثار ثيبة - (طيبة) -ومشاهد سيوة وحصون دمياط شاهدة بمنعة آبائكم وعزة أجدادكم . .

فتشهبوا أن لم تكونوا مثلهم أن التشبه بالسرشيد فسلاح هبوا من غفلتكم، إصحوا من سكرتكم، انفضوا عنكم الغباوة والحمول.. وشقوا صدور المستبدين بكم كما تشقون أرضكم بمحاريثكم.. عيشوا، كباقي الأمم، أحراراً سعداء، أو موتوا مأجورين شهداء؟!...».

ولم تكن سبل الأفغاني لنشر أفكاره هي فقط مقالاته وندواته وشروحه وتعليقاته على الكتب التي درسها لتلاميذه ومريديه.. بل لقد دعته انعطافته نحو العامة إلى أن يسلك سبيل الخطابة في المحافل العامة لنشر هذه الأفكار.. ولقد كان ـ كها وصفه بلغاء عصره ـ: وخطيب الشرق الذي رن في الخافقين صدى خطابه على . يلقى الخطاب الذي يدهش سامعيه، والذي يستغرق الساعات.. ولقد عقدت لسماع خطبه مجتمعات النساء كها عقدت لها اجتماعات الرجال.. وكها يقول سليم بك العنحوري، فلقد خطب بمدينة والاسكندرية عقاعة وزيزينيا عظبة في النساء، جمعت بعدها الوف من الفرنكات فوزعت بإيماء منه على الفقراء!..».

ولقد كان ولي عهد مصر الأمير محمد توفيق باشا (١٨٥١ ـ

المما م) من المترددين والآخذين عن جمال الدين، وكان يؤكد الاستاذه إيمانه بالديمقراطية والشورى، ورغبته في الإصلاح، ومناوأة النفوذ الأوربي الزاحف على البلاد، فاعتقد الأفغاني أن التعجيل بتنصيب توفيق خديوياً على مصر مما بخدم حركة الإصلاح، فانضم و (الحزب الوطني الحر) إلى التيار الداعي لاعتزال الحديو إسماعيل (١٨٢٩ - ١٨٩٤ م) منصب الحديوية، والتقت رغبة مؤلاء الساعين مع رغبة الحكومة الفرنسية، وكها يقول الإمام محمد عبده: فلقد وذهب وفد من المصريين، ومعهم السيد جمال الدين، إلى وكيل دولة فرنسا ـ (في مصر) ـ وأبانوا له ان في مصر حزباً وطنياً يطلب الإصلاح ويسعى إليه، وأن أن في مصر حزباً وطنياً يطلب الإصلاح ويسعى إليه، وأن ذلك في القاهرة وغيرها، وتناقلته الجرائد . . وهي أول مرة ذلك في القاهرة وغيرها، وتناقلته الجرائد . . وهي أول مرة عرف فيها اسم (الحزب الوطني الحر) وكان ذلك سنة عرف فيها اسم (الحزب الوطني الحر) وكان ذلك سنة

ولكن توفيق نقض تعهداته لجمال الدين، بعد أن تولى منصب الخديوية، وكان هذا التحول بسبب السعي الذي سعاه القنصل الفرنسي والقنصل الانجليزي بحصر، إذ صورا للخديو الحركة الديمقراطية المصرية في صورة الخطر على سلطته وسلطانه، وصورا جمال الدين كالعدو اللدود للخديو الجديد.. ويصور الإمام محمد عبده، ذلك السعي ونتائجه فيقول: والمحقق الذي لا ريب فيه أن وكيل دولة فرنسا عندما أحس بمقاصد الخديو (١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جدا ص ١٨٦٠.

وميله إلى مشايعة الإحساس العام أخذ يسعى في إقامة المواقم دون ذلك، ودعا وكيل دولة انكلترا ... مستر فيفيان .. للاتفاق معه على اقناع الخديو بمضرة هذه الأوضاع الجديدة في الوقت الحاضر، وقت الارتباك في المسائل المالية، وأن دخول النواب في تصحيح الموازين ـ (تعديل الميزانية) ـ ونحوها مما يعوق حل المشاكل الموقوفة، لتشتت الأراء وإفناء الوقت في المداولات لو تم ذلك، وبقاء هذه العقد في الحكومة بلا حل سريع قد يؤدي إلى الضرر بمسند (عرش) - الخديوية . . وساعدهم على ذلك بعض الوطنيين من حاشية الخديو. . فتأثر الخديو بهذه الأدلة، ومال إلى غير ما أظهر للعامة في أول الأمر، وصمم على رفض مشروع الإصلاح الجديد... ولما عرض ناظر النظار شريف باشا (١٨٢٣ - ١٨٨٧م) على ألحديو لائحة الإصلاح . . ظهرت عليه علامات النفور، ولم يقبلها. . فاستعفت النظارة، وشكل الخديو نظارة جديدة تحت رئاسته. . وكان وكلاء الدول الأجنبية، أرباب التفوذ في مصر، يظنون أن عرك هذه الأفكار وباعث الأنفس على طلب الحرية ووضع أصول للنظام إنما هو الشيخ جمال الدين، فتقدموا إلى الخديو بإقامة الأدلة على خطر الرجل، وأخافوه منه، كها أخافوه من النظام نفسه. . وكان التخلص من النظام باستعفاء الوزارة، أما التخلص من الشيخ جمال الدين فكان ينفيه سادس رمضان، سنة ١٢٩٦هـ (الأحد ٢٤ أغسطس سنة ١٨٧٩م)(١) على أمل وقف المد الثوري الذي وضع الرجل (١) المصدر السابق. جد ١ ص ١٩٩، ١٩٢.

بذوره منذ سنة ١٨٧١م، وهو المد الذي أخذ يهدد فرص التدخل الاستعماري في مصر، باغلاق ثغرات هذا التدخل وأبوابه بالديمقراطية والحياة النيابية والدستور والاصلاح!..

ولقد كان قرار إبعاد الأفغاني عن مصر النقطة الحاسمة في تحول الخديو عن وعوده السابقة، وخضوعه لمشورة ونصيحة قناصل أوربا في مصر، وقنصل انجلترا وفرنسا بالذات.. فمن قبل كان يقول للأفغاني: وإنك أنت موضع أملي في مصر أيها السيداء.. ثم ها هو ذا يصدر الأمر بنفيه من البلادا

 المال عرضه عليه وأحمد بك النقاوي، قنصل إيران بمدينة السويس، وقال له كلمته الشهيرة: وقر عليك نقودك، فإن الأسد أينها ذهب لا يعدم قريسته؟!

وصبيحة يوم الثلاثاء ٨ رمضان سنة ١٧٩٦هـ (٢٦ أغسطس سنة ١٨٧٩م) نقلوه إلى الباخرة التي أقلته إلى دبجباي، وكان الوقت صيفاً شديد الحرارة، فأصابت القروح جسده أثناء الرحلة، لما أحاط به من ملابسات وما افتقده من ملابس ونقود!..

وفي اليوم الذي أنزل فيه إلى السفينة ـ ٢٦ أغسطس سنة المحدد على المدرت الحكومة الخديوية بياناً أجبرت الصحف على نشره هاجمت فيه الأفغاني وأدانت نشاطه بمصر، وبلغت بها الجرأة إلى الحد الذي قالت فيه: وإنه رئيس جمعية سرية من الشبان ذوي الطيش مجتمعة على فساد الدين والدنياله...

أما تلاميله، فإنهم علموا بنباً نفي استاذهم في اليوم التالي للقبض عليه، وذلك عندما ذهبوا إلى منزله فوجدوا شرطة الضبطية يفحصون حاجياته، ويصادرون بعضها، وينهبون جانباً من كتبه، وذلك قبل أن يضعوا بقية كتبه في عدة صناديق أرسلوها عبر البحر إلى ميناء وبندر أبو شهر، الإيراني، فلقد كانوا يظنون أن جمال الدين سيعرج عليه. ولقد بقيت هذه الصناديق بمخازن الميناء حتى أتت الحشرات على محتوياتها؟!..

ولقد رفضت صحيفة (مرآة الشرق) أن تنشر البلاغ الحكومي

الذي صدر ضد الأفغان، وتعرضت للاضطهاد والتعطيل.. وأحدث موقف الحكومة الخديوية وصنيعها بالأفغاني رد فعل ناسب مكانة الرجل ومكانة دعوته في المجتمع والنفوس. . وكما يقول الإمام محمد عبده: ١٠. لا ريب أن الانزعاج بنفي الشيخ جَمَالُ الدين كان عاماً، والكدر كان تاماً. . . ولكن الحديو أظهر السرور بما فعل. . وتحدث به في محضر جماعة من المشايخ على مائدة الافطار في رمضان، فأظهر الطرب بذلك من كان لا يعرف لنفسه قيمة في العلم والفضل في محضر الشيخ جمال الدين! . . . . وصل الأفغان إلى بمباي، وأقام هناك، وشارك بقسط في الحياة الفكرية عندما تصدى للدفاع عن التدين والايمان ضد جماعة من الهنود كانت الحكومة الانجليزية في الهند تعاونهم على تقديم العلوم العصرية والتفسيرات الحديثة لقضايا الكون وظواهره، مع مزج هذه التفسيرات بلون من ألوان الالحاد.. وكانت هذه الجماعة تدين بالولاء لسلطات الاحتلال، فهي تعتمد على الاستعمار في حركتها «التنويرية»، والاستعمار يعتمد عليها ويستفيد منها، ويستخدمها في هدم حصون الفكر الإسلامي الذي يستنفر أهله إلى الجهاد ضد الاستعمار؟!

شارك الأفغاني في المعركة ضد هذه الجماعة من والطبيعين، (الدهريين) برسالته الشهيرة (الرد على الدهريين)، التي كتبها، هناك، بالفارسية.. وهي الرسالة التي تميزت بحماس وحمية سببها عداؤه الحاد للاستعمار، والاستعمار الانجليزي بالذات..

وعندما بدأت أحداث الثورة العرابية في سنة ١٨٨٧م وبدأ التدخل الانجليزي لاستعمار مصر نقلت الحكومة الانجليزية جمال الدين من وبمباي، إلى وكلكتا، وحددت إقامته، وفرضت عليه العزلة عن أخبار العالم حتى انتهت الأحداث باحتلال جيشها لمصر وهزيمة الثورة.. وعندها سمحت له بالسفر إلى حيث يشاء؟!...

أبحر الأفغاني من الهند قاصداً باريس سنة ١٣٠٠هـ (سنة ١٨٨٣م) وأثناء عبور سفينته قناة السويس بعث بخطاب إلى تلميذه الشيخ محمد عبده، الذي كان منفياً يبومئذ ببيروت تنفيذاً لأحكام المحكمة الخاصة التي حاكمت زعاء الثورة، وطلبت منه اللحاق به في باريس..

ولقد عرج الأفغاني على لندن، لبضعة أيام، وهو في طريقه لباريس. . وفي باريس استعماعه المستشرق الانجليزي الذي كان بناصر الثورة العرابية «ولفرد سكاون بلنت» في منزله. .

ومن باريس قصد لندن مرة ثانية في ١٠ شوال سنة ١٣٠٠هـ (سنة ١٨٨٣م)، بدعوة من الانجليز حيث تباحث هناك مع الساسة الانجليز، وخاصة تشرشل وسالسبوري وسير درموند ولف، ممثل انجلترا بمصر، تباحث معهم حول المسألة السودانية والمصرية.. وكانت الثورة المهدية مشتعلة، وقصد الأفغاني إلى تحذير الانجليز من مغبتها عليهم، وكانت وجهة نظره أن جلاء الانجليز عن مصر هو السبيل لهدوء الثورة المشتعلة في السودان،

والشرط لوقف امتدادها إلى أنحاء العالم الإسلامي المختلفة، وخاصة بين المسلمين الهنود.. ويقال إن اتفاقاً قد تم بينه وبين الانجليز على حل ما، بعد أن رفض عرضهم تتويجه سلطاناً على السودان، وأن هذا الحل قد تضمنته معاهدة، ولكن وفاة المهدي جعلت الانجليز يعدلون عن الاتفاق، ويقررون الاستمرار في طريق ترتيب الأوضاع الاستعمارية على النحو الذي يريدون.. فعاد الأفغاني ثانية إلى باريس..

وعن هذه المفاوضات حول السودان قال الأفغاني: ولقد اتفق لي فيها أن انكلترا أرادت أن أكون في الوفد الذي عزمت على إيفاده إلى الثائر في السودان، بقصد مذاكرته في أمر الصلح، وكانت ثورته الشغل الشاغل لانكلترا في ذلك الحين.. وقد سررت في نفسي، من هذه الرحلة إلى السودان، لما أنه انفتح أمام عيني الطريق إلى خدمة المسألة المصرية، ومعالجة أسبابها وانقاذها من سلطة الانكليز.. لو تم ذلك.. ولكنه لم يتم بسبب موت المهدي».

● وفي باريس التقى جمال الدين بعدد من قادة الرأي في فرنسا، وأقام علاقات تعاون وتحالف بين المنظمات الاجتماعية والثورية وبين (جمعية العروة الوثقى) السرية، التي كانت قد تكونت بأوطان الشرق كي تكافح الاستعمار، وتدعو للتضامن الإسلامي و «الجامعة الإسلامية» وتبشر بالتجديد والاصلاح... وكان الأفغاني رئيس هذه الجمعية، التي كلفته بأصدار مجلة عربية

علنية، من باريس، تدعو لأهدافها، فصدرت مجلة (العروة الوثقى) التي أثرت في الشرق والشرقيين، على ذلك العهد، وبعده، كيا لم تؤثر مجلة أخرى.. ولقد صدر منها ثمانية عشر عدداً أولها بتاريخ الخميس ١٥ جمادي الأولى سنة ١٣٠١هـ (١٣ مارس سنة ١٨٨٤م)، وآخرها بتاريخ الخميس ٢٦ ذي الحجة سنة ١٣٠١هـ (١٦ أكتوبر سنة ١٨٨٤م).. (١)

وكانت أسباب توقف (العروة الوثقى) عن الصدور راجعة إلى الحصار الذي فرضه الاستعمار الانجليزي عليها، فلقد حال بينها وبين الدخول إلى البلاد التي خضعت لسلطانه، فمنعها عن المواطن التي صدرت من أجله، وكان وجود نسخة من أحد أعدادها لدى مواطن هندي يكفي للحكم عليه بغرامة مائة جنيه وحبسه سنتين؟!..

وكان الأفغاني هو مدير سياسة (العروة الوثقى) بينها كان عررها الأول (رئيس التحرير) ... هو الشيخ محمد عبده. . وكانا يصدرانها من غرفة متواضعة فوق سطح منزل بشارع دمارتل، بباريس. وكانت صفحتها الأولى تبرز شعارها وعنوانها هكذا:

<sup>(</sup>١) كان الأفغاني يفخر دائياً بعمله بالصحافة، على حين كان أخرون، في ذلك التاريخ، يرون الصحافة مهنة لا تليق بالأشراف والناجين وأبناء البيوتات!.. ومن كلماته في الرد على هذا الموقف: «إن الصحافة عمل شريف، وأنا صحافي، وكان لي في باريس جريدة أكتب فيها...».

## العروة الوثقى

## لا انقصام لها

- عدير السياسة:
- جال الدين الأفغان
- ) ترسل الجريدة إلى جميع الجهات الشرقية .
- في السنة لمن تسمع بها تفسه.
- المحرر الأول:
- الشيخ عمد عبده
- من شاء أن يبعث إليثا بتحارير أو رسائل في أي موضوع كان رغبة نشره قد عينت أجرة البريد خممة فرنكات في الجريدة أو التنبيه على أمر مهم فليرسلها إلى إدارة الجريدة بهذا العنوان:

6. Rue Martel à Paris

وفي باريس، كذلك، أسهم الأفغاني بجهده في الدفاع عن العروبة والإسلام بالمنتديات والصحف الفرنسية، وبعث النشاط في روابط ونوادي الشرقيين الذين يدرسون هناك. . ومن أشهر إسهاماته رده على المستشرق الفرنسي إرنست رينان Ernest) (Renan (۱۸۲۳ ـ ۱۸۹۲م) الذي ألقى محاضرة بالسوربون اتهم فيها الإسلام بالعداء للعلم والتقييد لحرية العلماء، وجرد فيها العقل العربي من إمكانيات التفكير الفلسفي والمركب.. فرد عليه الأفغاني بمحاضرة طبعت في كتيب خاص، كما نشرتها صحيفة «ديباء (Debats) الفرنسية في ١٩ مايو سنة ١٨٨٣م..

ولقد انتزع الأفغاني احترام رينان ـ وهو من هو في عصره وحضارته \_ على نحو غير مألوف. . وإن كان تقييمه لعقيدته الدينية قد جاء متأثراً بما هو مألوف في الحضارة الأوروبية من الانفصام والعداء ما بين والتحرر والتفلسف، وما بين والتدين والإيمان، . قال رينان يصف الأفغاني: وقلما استطاع أحد أن يؤثر في نفسي مثل ما أثر هو، ومحاورتي وإياه هي التي دعتني إلى أن أجعل عنوان موضوع محاضرتي في السربون: (صلة الروح العلمية بالإسلام).

إن الشيخ جمال المدين: أفغاني متحور مما علق بالإسلام من أوهام وخرافات، وهمو من العناصر القوية القلب التي تسكن المرتفعات المجاورة لتخوم الهند، حيث تكمن روحه وهو من الأرية تحت نقاب ضعيف من الإسلام (١).

هذا، ووجود الشيخ يعتبر أكبر دليل على تلك الحقيقة الكبرى التي كثيراً ما صرحت بها قائلًا: إن قبمة الأديان منوطة بقدر ما يكون لمعتنقيها من تقدير . لقد خيل إلي، من حرية فكره ونبالة شيمه وصراحته، وأنا أتحدث إليه، إنني أرى، وجهاً لوجه، أحد من عرفتهم من القدماء، وأنني أشهد ابن سينا أو ابن رشد، أو أحد أولئك الملحدين العظام الذين ظلوا خسة قرون يعملون على تحرير الإنسانية من الأسار!

ولقد ظل الأفغاني مقيماً بأوروبا، ما بين باريس ولندن،
 حتى أوائل شهر جمادي سنة ١٣٠٣هـ (سنة ١٨٨٦م)... وعند

 <sup>(</sup>١) يتناسى رينان أن الافغاني من أصل عربي، بعود إلى علي بن أبي طالب!.. ثم
 هو هنأ يطبق نظريته العرقية في المفاضلة بين الأجناس حضارباً على أساس
 عرقي؟١.

ذلك عزم على التوجه إلى الشرق، وإلى شبه الجزيرة العربية بالذات، على أمل أن يسعى إلى إقامة خلافة إسلامية عصرية في منطقة بعيدة عن النفوذ والاستعمار الأوروبي ومؤهلة للاستقلال عن الأتراك العثمانيين، وكانت مناطق نجد وقطيف واليمن هي المرشحة عنده لهذا المشروع!

ولكن ألشاء الإيراني ناصر الدين دعاه إلى طهران، ووعده خيراً فيها يتعلق بشؤون التجديد والديمقراطية والاصلاح، فغادر الأفغاني شبه الجزيرة العربية قاصداً إيران، فوصل إلى هميناء بوشهره في ١٦ شعبان سنة ١٣٠٣هـ (٢٠ مايوسنة ١٨٨٦م).. ثم غادرها في ذي القعدة سنة ١٣٠٣هـ (أغسطس سنة ١٨٨٦م) فعرج على أصفهان، ثم وصل إلى طهران في ٢٧ ربيع الثاني سنة ١٣٠٤م)..

ولكن سرعان ما اختلف مع الشاه ناصر الدين، الذي استسلم لدسائس حاشيته اللذين أخافوه من الديمقراطية والاصلاح، وأوغروا صدره على جمال الدين. . فقرر العودة إلى أوربا.

● غادر الأفغاني طهران في ٩ شعبان سنة ١٣٠٤ هـ (٣ مايو سنة ١٨٨٧ م) إلى مدينة ولادي بالقوقاز، ومنها رحل إلى موسكو، سعباً وراء تنسيق جهود حركته الإسلامية مع جهود القيصرية الروسية، التي كانت تعادي الانكليز، تنسيق هذه الجهود ضد الاستعمار الانكليزي في الهند ومصر.. وفي موسكو

التقى بصديقة الصحفي الروسي، الذي كان قد تعرف به في باريس، المسيو كاتكوف، مدير جريدة (موسكو).. ثم سافر إلى بطرسبرج، حيث عاش بها عامين، نشرت له فيها صحفها مقالات عن الاتحاد الإسلامي ضد بريطانيا واستعمارها، واستقبله هناك القيصر، وسأله عن سبب خلافه مع الشاه ناصر الدين؟ فقال الأفغاني: وإنه الحكومة الشورية، أدعو إليها، ولا يراها، الشاه! فقال القيصر: والحق مع الشاه، فكيف يرضى ملك أن يتحكم فيه فلاحو عملكته؟! عفرد عليه جماله الدين قائلاً: وأعتقد، يا جلالة القيصر، أنه خير للملك أن تكون ملايين رعيته أصدقاء له من أن يكونوا أعداء يترقبون له الفرص! علم يعجب القيصر هذا الحديث، ونهض علامة الاذن للأفغاني بعجب القيصر هذا الحديث، ونهض علامة الاذن للأفغاني بالانصراف؟! . (1)

وأثناء مقامه ببطرسبرج زارها الشاه ناصر الدين، ورغب في لقاء جمال الدين، ولكنه لم يحفل به ولم يقابله.

• ومن بطرسبرج سافر جمال الدين إلى ميونيخ، بألمانيا، على عزم مواصلة السفر إلى باريس لمشاهدة معرضها، ولكن الشاه ناصر الدين أدركه في ميونيخ، وسعى إلى لقائه، وقام بعض من كبار الساسة الألمان بترتيب أمر اجتماعه بالشاه، فعرض عليه ناصر الدين العودة ثانية إلى طهران، فرفض، فألح الشاه واعداً إياه بتوليته منصب رئيس وزرائه، فوافق أخيراً.. ويصف

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة خمال الذين الأفعان) ص ٤٧٥.

الأفغاني ذلك اللقاء فيقول: «إن بعض الكبراء الألمان وغيرهم جمعوني به \_ (الشاه) \_ فرغب إلى أن أذهب معه إلى بلاده ليجعلني رئيس وزرائه، فأبيت، وقلت: إنني عزمت على الذهاب إلى معرض باريس، ولا أحب أن أنقض عزمي، فألح على أشد الالحاح حتى ألزمني الذهاب معه. وكان يقول عني: هذا رجل ألعالم السياسي الحربي الجدير بأن يكون رئيس وزارة ويقوم بتدبير الشعب؛!

ويبدو أنه كانت للألمان مصلحة في عودة الوفاق بين إيران وجمال الدين، لأنهم كانوا يرغبون في وساطته لدى أصدقائه الروس كمي تتوحد الجهود ضد انفراد انكلترا بالنفوذ في الشرق، كما كانوا يرون في وجود الأفغاني إلى جوار الشاه ناصر الدين عاملاً يقلل من استسلام الشاه لأصدقائه الانكليز!..

وفي طريق الأفغاني من ميونيخ إلى طهران ذهب إلى موسكو، للوساطة بين الروس وبين الشاه، ولتوحيد الموقف ضد الانكليز.. وهناك أحرزت مهمته نجاحاً ملحوظاً، بعد مباحثاته التي استمرت شهرين، مع دوكيرس، رئيس الوزراء القيصري، وزميزيف، مستشار وزارة الخارجية الروسية، وايفانتيف، والجنرال ريختز، والجنرال ايرونشف، وغيرهم من الساسة والعسكريين.. كما استقبلته القيصرة وتباحثت معه هي أيضاً.. ثم وصل إلى طهران سنة ١٣٠٧هـ (سنة ١٨٩٠م)..

وفي طهران عاد الخلاف مرة أخرى بين ا لشاه وبين جمال

الدين ـ فلقد كانت أهداف الأفغاني واضحة ومحددة، وكانت هذه الأهداف فوق ما يقبل بها ملك مستبد كالشاء ـ فعندما استقبله الشاه دار بينهها هذا الحديث:

«الشاه: يا سيدنا، إنك قد أتيت أهلًا، ونزلت سهلًا، فقل الآن ما تريده، وما تطلب مني أن أفعله..

جمال الدين: أريد شيئين: أذناً صاغية تسمع ما أقوله، وإرادة قوية تأمر بإجراء ما سمعته؟!»

ولما تخوف الشاه من الحكم الدستوري على سلطانه قال له جال الدين: «إن تاجك وعظمة سلطانك وقوائم عبرشك سيكونون بالحكم الدستوري أعظم وأنفذ وأثبت مما هبو الآن... فاسمح لإخلاصي أن أؤديه صريحاً قبل فوات وقته!».

ولكن الشاء تهيب من جرأة الأفغاني، وشرع يضع أمامه العراقيل، فبدأ جمال الدين بنقد الشاه، وقال له في حضرته: «إن الفلاح والعامل والصائع في المملكة، يا حضرة الشاه، أنفع من عظمتك ومن أمرائك... ولا شك، يا عظمة الشاه، أنك رأيت وقرأت عن أمة استطاعت أن تعيش بدون أن يكون على رأسها ملك. ولكن، هل رأيت ملكاً عاش بدون أمة ورعية؟!»(١).

وبعد عدة أشهر تصاعد العداء بين جمال الدين وبين بلاط

<sup>(</sup>١) المعدر السابق ص ٤٧٥ .

الشاه، قطلب أن يسمع له بالسفر إلى أوروبا، ولكن الشاه كان قد عزم على تحديد إقامته بإيران، وكها يقول جمال الدين: د... فبعد أن مكثت مدة في بلاده طلبت الذهاب إلى أوروبا، فمنعني، وسمعت عنه كلاماً خشناً في حقي، وآراء رديثة مآلها الحجر علي في البلاد الإيرانية.. فأعملت الحيلة، وذهبت إلى (مقام عبد العظيم) .. وهو من أحفاد بعض الأئمة، ومقامه حرم من دخله كان آمناً فمكثت هناك سبعة أشهر، كتبت في أثنائها عدة مقالات، وحررت في الجرائد جملة كتابات في مثالب الشاه المذكور وحث الشعب على خلعه اله.

وفي شهر شعبان سنة ١٣٠٨هـ (مارس - إبريل سنة ١٨٩١ م) اتفق رأي البلاط الإيراني على طرد الأفغاني من البلاد على صورة بالغة الحد في قسوتها ومهانتها. . فأصدر الصدر الاعظم على أصغر خان أمره إلى آقا بالاخان، بذلك، واستعان الأخير بحاكم (مقام عبد العظيم) مختار السلطنة في التنفيذ . فاقتحمت قوة من الجند تتألف من خسمائة جندي الدار التي ينزل بها جمال الدين، والقوا عمامته أرضاً، واقتادوه في شتاء قارس بلغ ارتفاع الثلج فيه إلى الركبتين؛ وكان يعاني وقتها مرض الحمى، وعبر سوق البلدة مروا به، ثم وصلوا إلى وكرمنشاه، ثم وقم، ثم الحدود الإيرانية العثمانية عند العراق . . وكانوا يغيرون حراسه في كل منزلة من منازل الطريق، حتى لا يتعاطف يغيرون حراسه في كل منزلة من منازل الطريق، حتى لا يتعاطف المواس مع ذلك العظيم الذي أركبه الطغاة حماراً، وكليا اشتد البرد طرقوا منزلاً بالطريق ونادوا على أهله: وافتحوا الباب فنحن

جنود مكلفون بسوق أحد المجرمين!...

وكان الأفغاني، بعد ذلك في الأستانة، يسترجع لمريديه هذه الصورة المأساوية، ثم يقول: وأيها السادة! لقد كنت أنا ذلك المجرم! وعجيب من نفسي القاسية أنها لم تمت بهذه الشدة، ونجت من الهلكة!».

ويقول ميرزا حسين خان دانش الأصفهاني ـ وكان من حضور ندوته ـ : و. . وكانت عيناه ، أثناء كلامه عن ذلك الحادث ، تحمران وتدوران في محجريها في حرارة وشدة وتتوهجان كسراج متقد ، ويظل مدة على تلك الحال دون أن يستطيع كظم الغيظ أو الحدوء! (١) ع . .

● وكان خبر هذا الطرد قد خرج من إبران سراً إلى العراق.. وفي بغداد استقبلت السلطات العثمانية جمال الدين، ولما رغب في زيارة المشاهد المقدسة هناك اعتذروا، كها رفضوا السماح له بالسياحة في شبه الجزيرة العربية، ونفذوا أوامر الأستانة بنقله من بغداد للبصرة، وهناك التقى بواحد من علها الشيعة المنفيين، وهو الحاج سيد علي أكبر الشيرازي، فحمله الشيعة توصيل رسالته الشهيرة (حجة الله البالغة وحملة القرآن) التي وجهها إلى عالم الشيعة: الحاج محمد حسن المجتهد الشيرازي، وبقية العلماء والمجتهدين في كربلاء والنجف الشيرازي، وبقية العلماء والمجتهدين في كربلاء والنجف وسامراء.. وهي الرسالة التي فضح فيها سياسة الشاه الموالية

<sup>(</sup>١) (جمال الدين الأسد آبادي) ص ١٣٦.

للانكليز، واستعداهم فيها ضد هذه السياسة الضارة بمصالح المسلمين، فكان لها أبلغ الأثر في مقاومة سياسة الشاه(١)..

فبعد هذه الرسالة أصدر المجتهد الشيرازي فتواه الشهيرة بتحريم شرب والتمباك، الذي كان الشاه قد منح امتيازه لشركة انكليزية.. وأصبح الشاه فطلب في قصره والشيشة، والتمباك، فأخبره الحدم أن ليس في القصر وتمباك، لأن المجتهد قد أفتى بتحريمه! ولما سأل: لماذا لم يُسْأَل هو، وهو الشاهنشاه، ملك الملوك؟! قالوا له: إنه لا مجال لسؤال أحد بعد فتوى المجتهد الشيرازي!.. وكسدت بضاعة الشركة.الانكليزية وألغى الامتياز، ودفع الشاه التعويض!

وغادر الأفغاني العراق إلى لندن قبل أن تصدر الاستانة أمرها بمنعه من السفر، وهناك أخذ في الخطابة والكتابة ضد الشاه ناصر الدين.. وطبع هناك رسالته إلى المجتهد الشيرازي، ولم يوقف حملته هذه احتجاج السفير الإيراني بلندن لدى الحكومة البريطانية..

كما كتب هناك بصحيفة (ضياء الخافقين) التي كانت تصدرها إحدى الشركات بالعربية والانكليزية، كتب في عددها الأول

<sup>(</sup>١) كان لطرد الأفغاني من إيران على هذه الصورة ردود فعل شعبية عنيفة ضد الشاه، فلقد ثارت العامة، وأحاطوا بقصر ناصر الدين محاولين قتله، ولم تهدأ ثائرتهم إلا بعد إلغاء امتياز الشركة الانكليزية التي كانت قد احتكرت صناعة التمباك \_ (شركة ريجي).

الصادر في أول فبراير سنة ١٨٩٢ م (رجب سنة ١٣٠٩ هـ) مقالاً عن (أحوال فارس الحاضرة) وفي العدد الثاني الصادر في أول مارس سنة ١٨٩٢ م مقالاً بعنوان (بلاد فارس) ضمن حملته على الشاه وفضح استسلامه لنفوذ الانكليز.. حتى قام الانكليز بتعطيل الصحيفة!..

ولقد فشل الشاه ناصر الدين في إسكات هجوم الأفغاني ضده، وباءت محاولات إغرائه بالفشل، وعندما عرض عليه سفير إيران بلندن درستم باشاه أن يطلب ما يشاء مقابل وقف هجومه على الشاه، كان جوابه: ولا أتمنى إلا أن تزهق روح الشاه، ويشق بطنه. ويوضع في القبوراء.

وعند ذلك سعى الشاه ناصر الدين إلى السلطان عبد الحميد (١٨٤٢ – ١٩١٨ م) كي يدعو الأفغاني إلى الأستانة، وذلك حتى يستطيع السلطان إيقاف حملته ضد الشاه خاصة وضد الاستبداد على وجه العموم!.. وأفلحت خطة الشاه في اصطياد جال الدين، فوقع في سجن الأستانة والذهبي ـ الحريري، الذي أعده له السلطان عبد الحميد!.. فلقد جاءته بلندن دعوة السلطان إلى الأستانة، كي يعاونه في العمل على نشر التضامن الإسلامي وبناء صرح والجامعة الإسلامية، بهدف دفع الخطر الاستعماري عن الشرق، واحداث اليقظة والترقي لشعوب الإسلام بواسطة تدوين القوانين وسلوك طريق الإصلاح والتجديد!.. فسافر الأفغاني إلى الأستانة سنة ١٣١٠ هـ (سنة ١٨٩٢ م)...

وفي اجتماع خاص قال له السلطان عبد الحميد: وإن ملتمسي من حضرتك أن تبذل غاية الجهد حتى تستطيع بتوحيد أرائنا ومساعدة حضرتكم أن ننشىء ونؤسس اتحاداً واتفاقاً، قوياً ثابت الأركان، لا يقبل الخلل، من الشعوب الإسلامية، حتى يمكن بفضل تلك الوحدة أن تمد أمم الجامعة الإسلامية يد المودة والإخاء بعضها إلى بعض، وتنهض بالصناعة والعلوم في ظل الاستقلال القومي والاتحاد الإسلامي، ولكي يصل لها التوفيق بعون الله تعالى لاسترجاع تلك القوة العظيمة السابقة، ولا تتأخر عن ركب السعادة والرقي!(١)...

وكانت تلك جوانب من أهداف دعوة الأفغاني، فشرع في المدعوة إلى وحدة المسلمين خلف قيادة السلطنة العثمانية، باعتبارها أكبر دول الإسلام، والراية التي يستطيع الشرق تحتها خوض معركته الأولى ضد الزحف الاستعماري الأوروب. وخرجت من الآستانة رسائل الأفغاني إلى غتلف أنحاء العالم الإسلامي، وأشرك معه في دعوة علماء الشيعة ومجتهديهم عددا من العلماء والساسة الإيرانيين الأحرار الذين كانوا يتخذون من الاستانة منفى لهم لمعارضتهم حكم الشاه ناصر الدين... ووردت إليه في الآستانة الردود المشجعة في هذا المشروع العظيم...

وكان جمال الدين لا يزال ينتقد الشاه ناصر الدين، ويردد:

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. ص ٩٦.

وإن الشاه قد طغى وتجبر وبالغ في الكبر والعلو، وكل استناده على دولة الانكليزاء.. ولكن الشاه جدد مسعاه لدى السلطان عبد الحميد كي يضمن إقلاع جمال الدين عن الهجوم عليه. فاستقبل السلطان جمال الدين يوماً وقال له: وإن سفير العجم قصدني ثلاث مرات، فحجبته في المرتين الأوليين، ثم أذنت له، فطلب مني أن آمرك بالكف عن التعرض للشاه بسوء. فأنا الآن أطلب منك الإعراض عن شاه العجم! و فقال جمال الدين: وامتثالاً لأمر خليفة العصر قد عفوت عن شاه العجم؟! و.. فقال السلطان، وهو يداري غيظه وخوفه هو الآخر: ويحق أن يخاف منك شاه العجم خوفاً عظياً؟! و..

وتعبيراً عن الأمل الذي راود الأفغاني، في تلك المرحلة من حياته النضائية، في أن ينهض السلطان عبد الحميد، فيستخدم ذكاءه ودهاءه وإمكانيات الدولة في معاكسة السياسة الأوروبية الاستعمارية في العالم العربي والإسلامي، بايع الأفغاني السلطان بالخلافة ولأن الممالك الإسلامية في الشرق لا تسلم من شراك أوروبا، ولا من السعي وراء إضعافها وتجزئتها، وفي الأخير ازدرادها واحدة بعد أخرى، إلا بيقظة وانتباه عمومي، وانضواء تحت راية الخليفة الأعظم...

ولكن أمله خاب في السلطان، وتيقن أن دهاء عبد الحميد قد اصبح مكرساً لحرب الإصلاح ومطاردة الأحرار، ومن ثم فلقد اصبحت خلافته تغرات تتيح لأوروبا أن تمد مخالبها لالتهام

الشرق ونهب الشرقيين.. فاخذ يسخر من خلافة آل عثمان، ويقول: «خلافة عظمى؟! وإمامة كبرى؟!

لقد هزلت حتى بدا من هزالها كلاها، وحتى سامهاكل مفلس! ثم دخل يوماً على السلطان وقال له: «أتيت لأستميح جلالتك أن تقيلني من بيعتي لك، لأني رجعت عنها! . . بايعتك بالخلافة، والخليفة لا يصلح أن يكون غير صادق الوعد؟!».

وحتى بعد أن استرضاه السلطان، ظل على سخريته ونقده للسلطان وبلاطه. . فلقد استقبله السلطان يوماً، ولاحظت حاشيته أن جمال الدين كان بلعب بحبات مسبحته أثناء اللقاء فتحدث صوتاً! فلها خرج لفتوا نظره إلى أن أدب اللقاء يتنافى مع ذلك . . فسخر منهم، وعلق على ذلك قائلاً: «سبحان الله! . . وليس من يعترض منهم، أفلا يكون لجمال الدين حق أن يلعب وليس من يعترض منهم، أفلا يكون لجمال الدين حق أن يلعب في سبحته كيف يشاء؟ الله . .

وتناثرت من فَيهِ كلمات النقد القاسية في السلطان عبد الحميد، فقال عنه مرة: «إن هذا السلطان سل في رئة الدولة!».. وحرض على خلعه وخلع سلطان العجم فقال: «إن خلعها أهون من خلع النعلين!»..

ومع ذلك ظل السلطان عبد الحميد حريصاً كل الحرص على

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٢٤٦ ـ ٢٤٨.

بقائه بالأستانة، باذلاً كل الجهد حتى لا يخرج هذا الأسد من القفص الذهبي الذي احتبسه فيه!.. فهو قد خصص له داراً، وراتباً، وعربة، وعشرة من الجواسيس!!...

ولقد بلغ من حذر السلطان أن يغادر الأفغاني الأستانة أن رفض سفره إلى بلاد اليابان عندما بعث امبراطورها إلى السلطان طالباً إيفاد بعثة من علماء الإسلام كي تعرف اليابانيين بهذا الدين.. ولما هم السلطان أن يرسلي بعض علماء الأتراك أشار عليه جمال الدين بالعدول، لأنهم لن يجيدوا عرض الصورة الحقيقية للإسلام، مما سيحمل اليابانيين على النفور من الإسلام.. فقال: «إن العلماء نفروا المسلمين من الإسلام، فأجدر أن ينفروا الكافرين!، والرأي أن ترسل إلى الامبراطور هذايا مع كتاب تعدونه فيه بتلبية طلبه، ثم نجتهد في تخريج طائفة من العلماء يصلحون للدعوة ويدخلون إليها من باب المعقول»..

كما رفض السلطان السماح له بالسفر إلى أمريكا لنشر الإسلام عندما طلب ذلك سفير أمريكي بعثت به بلاده إلى الصين، فاعتنق الإسلام أثناء مروره بالهند، وعزم على نشره في أمريكا، وانضمت إليه في رغبته دعوة الأفغاني إلى أمريكا لهذا الغرض والجمعية الإسلامية في ليفربوله، ورئيسها عبد الله وليم، ولقد وسطوا لدى السلطان فاضل باشا المصري، ولكن السلطان رفض!

وكانت عادة الأفغاني أن يركب عربته عصر كل يوم قاصداً التنزه في ومتنزه الكاغدخانة و(١). وفي أحد الأيام، كانت تسرع به العربة، وشاهد أحد الجواسيس يلهث، على قدميه، كي يتابعها فلا تفلت من ناظريه . فلما التقى الأفغاني برجال حاشية السلطان قال لهم: وإنكم أعطيتموني مركبة، وجعلتم لي جاسوساً بغير مركبة، فإذا أنا أسرعت بعربتي طفق يعدو ورائي وهو يلهث كالكلب، ولا يدركني! فهلا رحمتموه فأعطيتموه عربة ليدركني أني سرت؟!ه.

ولم يمنعه جواسيس السلطان من أن يلتقي بالأحرار والمناضلين والعلماء، الزائرين منهم والمقيمين، فلقد كان منزله ندوتهم ومقصدهم جميعاً، على اختلاف المذاهب والأديان.

وحتى الزوار الذين كان السلطان يخشى لقاءهم بالأفغان، كان يلقاهم. فهو قد لقى الخديوي عباس حلمي الثاني (كان يلقاهم. فهو قد لقى الخديوي عباس حلمي الثاني (١٨٧٤ ـ ١٩٤٤م) عندما زار الآستانة مرتين، أحداهما في دمتنزه الكاغدخانة، وتحدث عن هذا اللقاء فقال: وإن الخديو كان شديد الرغبة في لقائي، لما كان يسمع عني من أولادي وأحفادي عصر، فأرسل إلى في ذلك، فقلت: لا بد في ذلك من إذن السلطان. فاستأذن غير مرة، بواسطة بعض رجال المابين للسلطان. فاستأذن غير مرة، بواسطة بعض رجال المابين (قصر السلطان) في فكانوا يرجئون ويسوفون، ويحجبون في الجواب ولا يفصحون.

<sup>(</sup>۱) وبجانب من هذا المتنزه كانت تعيش طائفة من الغجر (النُور) كان الافغاني يحادثهم ويأنس إليهم ويسرى عن نفسه بمعاشرتهم!

وبينا أنا جالس في الكاغدخانة أصيل يوم من الأيام، كعادتي، وإذا أنا بفارس قد أقبل علي وترجل مسلماً، فقلت: من أنت؟ قال: عباس حلمي! فمكثنا ساعة زمانية نتحدث.

وطار الجواسيس إلى السلطان بالخبر، فأرسل إليّ، فلما لقيته قال: أتريد أن تجعلها (الخلافة) \_ عباسية؟! فقلت: إن بني العباس قد انقرضوا، وبنو عليّ أولى! . . إن مولانا يريد عباس حلمي . . وهل هي خاتم بيدي فأضعها في أي أصبح شئت؟! . . .

كيا دامت صحبته هناك لعبد الله تديم (١٨٤٥ ـ ١٨٩٦م).. ولقى كذلك من ساسة مصر وكتابها الكثيرين، منهم مصطفى كامل (١٨٧٤ ـ ١٩١٣م)، وعلي يوسف (١٨٦٣ ـ ١٩١٣م)، وعبد الله فكري (١٨٣٤ ـ ١٨٨٩ م).. الخ... الخ...

وليس بالجواسيس فقط حاول السلطان تقييد حرية جمال الدين.. بل لقد حاول ذلك بالزواج أيضاً ؟!.. فالرجل قد عزف عن الزواج ورفضه، وعندما حدثه طبيب يهودي من مريديه أنه برفضه الزواج إنما يخالف ناموس الطبيعة، سخر منه الأفغاني وقال له: إن الطبيعة أقدر على تنظيم نفسها بنفسها!..

ولكن السلطان حاول أن يزوجه، حتى تصبح له أسرة وأولاد، فلعل في ذلك ما يحد من حريته ويقلل من شجاعته في ملاقاة المخاطر، ويجعله يعمل حساباً لما في عنقه من مسؤوليات وتبعات.. ويبدو أن الرجل كان واعياً بمخاطر الطريق الذي يريد السلطان دفعه إليه، فلما قيل له أن السلطان يريد تزويجك بإحدى سراري القصر، رفض، وقال: ديريد السلطان أن أتزوج! مالي والزواج، إني ما تزوجت هذه الدنيا العظيمة الجميلة، فكيف أتزوج بامرأة؟!.. ولما قال له رسل السلطان: إنه لا تصح مخالفة رغبة السلطان ـ أوما إلى استحالة تنفيذ هذه الرغبة، حتى ولمو أدى الأمر به إلى أن يزيل من بدنه مؤهلات الرجل للزواج!!..

وفي الاستانة أنعم السلطان على جمال الدين برتبة (قاضي عسكر)، وحملوا إليه وشارات الرتبة: جبة فضفاضة ملونة، وزينة مذهبة للصدر والرأس.. ولكنه رفض ارتداء هذا الزي، وقال لرسول السلطان؛ قل لمولاي السلطان، إن جمال الدين يرى أن رتبة العلم أعلى الرتب.. وأنه لا يريد أن يكون كالبغل المزركش!

• وبعد خس سنوات من تاريخ طرد الشاه ناصر الدين للأفغاني، على الصورة التي أسلفنا، من «مشهد عبد العظيم» المقدس، خر الشاه صريعاً بيد واحد من أعوان جمال الدين، في ذات البقعة التي طرد منها، وكان ذلك في ١٧ ذي القعدة سنة ١٣١٣ هـ (٣٠ إبريل سنة ١٨٩٦ م).. بل لقد تم اغتيال جميع الذين دبروا ونفذوا مأساة طرده من إيران!.. ولا بد أن هذه الأمور قد زادت من حذر السلطان من الرجل، وكراهته إياه، وتشديده الحصار عليه كي لا يفلت من القفص الذي أمسك به فيه!

ولقد قيل: إن السلطان أمر بالتضييق على الرجل، بعد مقتل شاه العجم، أكثر من ذي قبل، وهو لم يرفض تسليمه للمحكومة الإيرانية ألا تملقاً للرأي العام، ودفعاً للعار، وخوفاً من أن يفلت الرجل فيعلنها حرباً ثورية ضد كل السلاطين... ويقال: إنه منع عنه الراتب الذي كان يتقاضاه، وأنه ظل يعاني آلام المرض والإهمال خمسة أشهر قبل أن ينتقل إلى جوار ربه في الساعة السابعة والدقيقة الثالثة عشرة من صبيحة يوم الثلاثاء هشوال سنة ١٨٩٧م)..

ولقد أشاع البلاط العثماني أن وفاته كانت بسبب مرض السرطان الذي أصابه في فكه بعد خلع إحدى أسنانه أو أضراسه، وحدوث التهاب استدعى إجراء عمليات جراحية ثلاث، قطع فيها جزء من لسانه واستئصل الفك الأسفل!..

ولكن روابات الثقاة تقول: إنه مات مسموماً، وأن الجناة قد يكونون إيرانيين بعثهم وحرضهم شاه العجم مظفر الدين (١٩٥٧-١٨٥٤)، الذي خلف الشاه ناصر الدين، وقد يكونون عثمانيين، أوعز إليهم بذلك السلطان أو بعض حاشيته من خصوم جمال الدين..

ويصف هؤلاء الرواة صورة وفاة الرجل، الذي هز العالم الإسلامي من الأعماق، وأثر في مساره التاريخي كما لم يؤثر إنسان فرد في التاريخ الحديث. . فيقولون: إن طبيبه المعالج «هارون» زاره صبيحة يوم وفاته، فوجده يحتضر، وليس معه سوى خادمة،

فأسرع إلى صديقه جورجي أفندي كوتجي، فأيقظه من نومه قائلًا: أدرك السيد، فقد حضرت منيته، ثم أسرعا إلى حيث يحتضر.. فوجداه يردد كلمة: الله.. الله.. الله.. ثم أسلم الروح!

وعندما أبلغ جورجي أفندي قصر السلطان بوفاة جمال الدين، جاء الأطباء فشاهدوا وفاته، وأثبتوها رسمياً للقصر، ثم صدرت الأوامر إلى حسن باشا، ضابط بشكطاش، بتفتيش منزله، والاستيلاء على أوراقه وسائر تركته، فنفذ الأمر بمعونة نفر من رجال البوليس والجواسيس!..

وتحت تأثير الموقف السلطاني خشى الناس الاشتراك في تشييع جثمان الأفغاني إلى مثواه الأخير، فلم يشارك من أصدقاته في جنازته غير سهل باشا بن فضل باشا الملا باري، وعلى قبو دان راغب المصري. أما نعشه فقد حمله أربعة من حمالي الآستانة، في حراسة نفر من رجال البوليس والجواسيس! وساروا به إلى حيث دفنوه في مقبرة المشايخ (شيخلر مزارلغي) بجهة نشان طاش، دون أي احتفال! . .(1)

وصدرت الإرادة السلطانية إلى الصحافة العثمانية بعدم نشر

<sup>(</sup>١) في سنة ١٩٤٤ م نقل جثمان الأفغاني إلى بلاده، الأفغان، في احتفال ضخم وموكب شعبي مهيب بالجثمان من تركيا عبر بلاد المشرق العربي إلى موطئه بأفغانستان، وكان الثري الأمريكي وكراين، قد جدد مقبرته المتواضعة بالاستانة فحافظ على معالمها!..

أنباء وفاته، والامتناع عن تأبينه، بل لقد صادرت الحكومة العثمانية في سوريا جميع الصحف والمجلات المصرية التي نشرت أنباء وفاته ومقالات تأبينه والترجمة لحياته وأفكاره وجهاده!..

● ولقد اعتقدت الحكومة العثمانية أنها بذلك قد أسدلت ستار النسيان الأبدي على الطاقة غير العادية التي كانت متجسدة في فكر الرجل ومواقفه . . وما درت أن مثل هذه الطاقات تظل دائها وأبداً على توهجها وتأثيرها ، لا ينقصها شيء من خصائصها وتأثيراتها مرور السنوات ، فضلاً عن أوامر السلاطين وارادات الملوك ! . .

فالرجل الذي يقول عنه تلميذه محمد عبده: وإنه أعطاني حياة أشارك بها محمداً وإبراهيم والأولياء والقديسين، بينها أعطاني أي حياة يشاركني فيها أخواي: «علي» و دمحروس».. وإنني أوتيت من لدنه حكمة أقلب بها القلوب وأعقل العقول!!.. وإنني لو قلت: إن ما أتاه الله من قوة الذهن وسعة العقل ونفوذ البصيرة هو أقصى ما قدر لغير الأنبياء، لكنت غير مبالغ... فكأنه حقيقة كلية، تجلت في كل ذهن بما يلائمه، أو قوة روحية، قأمت لكل نظر بشكل يشاكله!!..».

والذي يقول عنه جورجي زيدان: «إنه قد نشأ قطباً من أقطاب الفلسفة، وعاش ركناً من أركان السياسة. . وتوافرت فيه قوى الفلاسفة ومواهب رجال الأعمال!!...

وتحدث هو عن نفسه فقال:

وشانك، ولا تخف من السلطان، ولا تخش تخشى؟.. اذهب وشانك، ولا تخف من السلطان، ولا تخش الشيطان!!.. إنه سيان عندي طال العمر أو قصر.. فإن هدفي أن أبلغ الغاية، وحينئذ أقول: فزت ورب الكعبة!...»

إن رجلا هذه كلمات أعلام عصره في وصف طاقاته المتفردة.. وهذه كلماته المنبثة عن شجاعته التي جعلت ذاته تفنى فيها نذر نفسه لتحقيقه من غايات..

إن رجلا هذا شأنه، وبالأحرى بعض من شأنه، لا يمكن لإرادات سلطانية أو أوامر ملكية أن تسدل عليه ستار النسيان...

حقاً.. لقد لقي ربه قبل أن تتجسد غاياته في أرض الواقع، ولكن.. بحسبه أنه كان ولا يزال الأب الشرعي للمد الثوري الذي هب الشرق من رقدته متسلحاً به في معركته المقدسة، التي لا زالت مشتعلة حتى الآن، بين جماهيرنا المناضلة وبين قوى التخلف والرجعية والجمود ومعاقبل الاستبداد والاستعمار والاستغلال..

\* \* \*

وإذا كانت سطور هذه الصفحات قد كثفت وجسدت ملامح الافغاني النضالية، ووضعت بدناً وقدمت لعقولنا القسمات الرئيسية لحياته الغنية بحلائل الأعمال.. فإن بطاقة حياته لا بد

وأن تشمل سطوراً ترسم صورته الخِلْقية(١) والخُلُقية(٢)...

والرجل ، كما وصفه معاصروه وعارفوه، كان: قمحي اللون، عريض الجبهة بارزها، ذا شعر مجعد تتدلى حلقاته الطويلة من تحت عمامته فتصل إلى صدغيه، أما وجهه فكان يحمل أنفاً منزناً جميلاً، ووجنات ضخمة، وذقتاً ضخمة توحي بصلابة صاحبها ومتانة طبعه، وشفتين غليظتين.. وكانت عيناه سوداوين واسعتين في حدقتين كبيرتين، لهما نظرات مهيبة، يشع منهما الاعتداد بالنفس.. وفم متسع، ذي صوت جهوري... وكانت لحيته كثة في نهايتها، خفيفة الشعر عند العارضين يختلط في شعرها السواد بالبياض.. أما قامته فكانت قصيرة مستقيمة في شعرها السواد بالبياض.. أما قامته فكانت قصيرة مستقيمة متناسقة، تحمل صدراً وكانت يداه صغيرتين، وأصابعها دقيقة متناسقة.. أما ساقاه فكانتا رقيقتين للغاية..

وكها يقول الإمام محمد عبده: «.. إنه يمثل لناظره عربياً محضاً من أهالي الحرمين. فكأنما قد حفظت له صورة آبائه الأولين سكنة الحجاز..»..

وكانت ملابسه شديدة النظافة، يلبس لباس العلماء في بلاد الأفغان غالباً، وفي الآستانة كان يلبس جبة جوخ أحمر وعمامة بيضاء وسروالاً أسود، وفي إيران والعراق كان يتزيا بزي علماء الشيعة..

<sup>(</sup>١) بكسر ألخاء وسكون اللام.

<sup>(</sup>٢) بضم الحقاء واللام.

وكان قليل الطعام، يميل إلى الحامض أكثر مما يميل إلى الحلو، مع حرص على شرائط الصحة في المأكولات. . غير أنه كان يكثر من شرب القهوة وتدخين السجائر السوداء. . مع امتناع تام عن تناول المشروبات الكحولية. .

وكانت ماثدة طعامه تنظم على الطريقة الأوربية، ولكنه كان يأكل بأصابعه الخمسة، بينها يأكل ضيوفه بالملعقة والشوكة والسكين...

وكانت عباراته التي يدعو بها ضيوفه إلى ماثدته: «تفضلوا، تفضلوا، تفضلوا، وكلوا. . فهذه ماثدة سلطانية، وتناولها ثواب! . . ا (١٠) .

أما أخلاقه، فهي - كها وصفه الإمام محمد عبده -: وسلامة في القلب سائدة في صفاته، وحلم عظيم يسع ما شاء الله أن سع، إلى أن يدنو منه أحد ليمس شرفه أو دينه فينقلب الحلم إلى غضب تنقض منه الشهب! فبينها هو حليم أواب إذا هو أسد وثاب! . وهو: كريم، يبذل ما بيده، قوي الاعتماد على الله، لا يبالي ما تأتي به صروف الدهر، عظيم الأمانة، سهل لمن لا بناله، صعب على من خاشته، طموح إلى مقصده السياسي. . إذا لاحت له بارقة منه تعجل السير للوصول إليه - وكثيراً ما كان التعجل علة الحرمان! - . . وهو قليل الحرص على الدنيا، بعيد عن الغرور بزخارفها، ولوع بعظائم الأمور، عزوف عن صغارها، شجاع مقدام، لا يهاب الموت، كأنه لا يعرفه إلا أنه صغارها، شجاع مقدام، لا يهاب الموت، كأنه لا يعرفه إلا أنه

<sup>(</sup>١) (جمال الدين الأسدي آبادي) ص ١٢٧، ١٢٨.

حديد المزاج - وكثيراً ما هدمت الحدة ما رفعته الفطنة! .. إلا أنه صار اليوم - (سنة ١٨٨٥ م) - في رسو الأطواد وثبات الأوتاد . . فخور بنسبه إلى سيد المرسلين، على لا يعد لنفسه مزية أرفع ولا عزاً أمنع من كونه سلالة ذلك البيت الطاهر. . .

ولعل مما يكمل صورة أخلاقه، بعد كلمات الأستاذ الإمام، أن نورد كلمات من الترجمة التي كتبها له سليم بك المتحوري، عندما يقول: وكان من خلقه: الأخذ بناصر كل منتم إلى العلم، وشد أزر كل ذي ميل للأدب. ومع أنه كان كثير الأنفة شديد الوطأة على الحكام، يعاملهم بالعجب والخيلاء، ويرنو إليهم بعين المقت والازدراء، تراه، بالعكس، كثير التعظيم والتكريم لأولياء العلم وأنصاره مها كانوا خاملين قاصرين، يبذل لهم الأنس والمبعة، ويخفض جانب الرقة والدمائة، ويؤاسى الأنس والمبعة، ويخفض جانب الرقة والدمائة، ويؤاسى عتاحهم ومحتاجهم بكل ما يقدر عليه وتصل يده إليه..ه.

\* \* \*

تلك هي بطاقة حياة تلك دالنفس الزكية ، وقسمات رحلتها وسط الأحداث التي عاشها والبشر الذين عاشروه.. علم متفرد، لم يرتبط بمدينة ولا بإقليم، ولا دبوطن ، بالمعنى الضيق للأوطان.. وإنما كان مرتبطاً بقضية كبرى، نذر نفسه لها، وباع حياته في سبيل تقدمها ونصر الله ..

ولم يكن مرتبطاً بأسرة، وإنما كان مرتبطاً بأمة وشعوب.. ولم يكن حبيس حياة زوجية.. ولا أسير مذهب من المذاهب.. وإنما وسعت حياته وآماله وآلامه حياة أمته وآمالها وآلامها...

ولم يكن حريصاً على متع الدنيا ولذاتها، فاستطاع أن يهيب الإنسانية العربية والإسلامية فترة من التاريخ، وقطعة من التراث، وحقلاً من الذكريات هي اليوم من أمتع ما نستطيب استعادة ملاعم وذكرياته، ومن أجمل مانتيه به فخراً أمام الأمم والشعوب!..(١).

<sup>(</sup>۱) تراجع في وقائم أحداث حياة الأفغاني هذه مصادر (تاريخ الأستاذ الإمام) جـ ١ ص ٢٥، ٢٧، ٢٧، ٢٥، ٥٥، ٥٤، ٥٩، ٢٩، ٢٠، ٢٠ مر ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٨، ٢٠ و (الأعمال الكاملة للإمام ٢٨، ٢٨، ٣٨، ٢٥، ٥٩، ٢٩، ٢٠ و (الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده) جـ ٢ ص ٢٤٤، ٣٤٥، ٣٤٧، ٣٤٩ ـ ٣٤٣. و (جمال الدين الأسد آبادي) ص ١٠، ١٨، ٢٠، ١٨، ٢٠، ٤٩ ـ ٣٥، ٥٥ ـ ٣٢، ٢٠ ـ ٢٠٠ مره، ٢٥، ٢٠٠ ـ ٢٠١ ـ ٢٠١ ـ ١١٦، ١١٦، ١١٦، ١١٦، ١٢١، ١٢١، ١٢٠ ـ ١٢٠ و (خاطرات جمال الدين الأفغاني) و(جمال الدين الأفغاني) لعبد القادر المغري. طبعة دار المعارف. القاهرة. العلمة الشانية. و (جمال الدين الأفغاني) لعبد الرحمن الرافعي، طبعة القاهرة. سلسلة أعلام العرب.

## إعصار يتصدى لعاصفة الاستعمار

إذا صح أن من الأشياء ما ليس يوهب، فأهم هذه الأشياء:

- الحرية!..
- والاستقلال!..

وإن هذا الشرق، وهذا الشرقي لا يلبث طويلاً حتى يهب من رقاده، ويمزق، هو وأبناؤه لباس الحوف والذل، فيأخذ في إعداد عدة الأمم الطالبة لاستقلالها، المستنكرة لاستعبادها!.

جمال الدين الأفغان

في حياة كثير من المناضلين والأعلام، كثيراً ما تأتي حادثة أو مجموعة من الأحداث، ذات صلة وثيقة، وإن تكن خفية، بظروف العصر وقوانين سير التاريخ، فتصبح ذات ثقل كبير في تحديد خط السير لحياة هؤلاء المناضلين، وتعيين وجهة هؤلاء الأعلام، وتمييز مذهبهم في السلوك والتفكير والانحياز.

فإذا ما ارتبطت هذه الحادثة، أو هذه الأحداث بالعلائم البارزة لعصر نشوء هؤلاء الأعلام وشبابهم وتكوينهم، استطعنا أن نقول، دون ما حرج أو غموض، بأن حياتهم وسلوكهم ومذهبهم، إنما هي تجسيد لظروف عصرهم، واستجابة لقوانين تطور مجتمعاتهم، وأيضاً ثورة وقوة محركة لتطويس هذه المجتمعات، أو لإعاقة التطور في هذه المجتمعات؟!.

وفي العام الثامن من عمر جمال الدين الأفغاني، عرفت حياة هذا والصبي، وحريته أول قرار يشبه وتحديد محل الإقامة، المعروف الآن في إجراءات تحديد نطاق الحريات!.. ففي ذلك التاريخ، وفي هذه السن المبكرة جداً من حياته، أصدر حاكم

الأفغان ودوست محمد خان، أوامره إلى أسرة جمال الدين بأن تترك منطقة نفوذها وسلطانها في وكنر، وأن تأتي إلى العاصمة وكابل، لتعيش في كنف الأمير وتحت عينه، وفي أسر نعمته، حتى يأمن عواقب نمو نفوذها المحلى، ويتقي مضاعفات هذا النفوذ!.

فإذا ما عاش جمال الدين، وناضل بعد ذلك طويلاً، وفي كل مكان حل فيه، ضد الاستبداد والمستبدين، وناجز الاستبداد الشاهاني في إيران، والخديوي في مصر، والسلطاني الحميدي في الآستانة، فإن علينا أن نبصر جنر هذا الخلق المتحرر المعادي للاستبداد والمستبدين في هذا الموقف الذي وقفه الأفغاني، والظروف التي مرت به في حياته، والذي بدأ يواجهه وهو لا يزال حدثاً صغيراً لم يتجاوز الثامنة من عمره بعد.

كما أننا نستطيع أن نقطع، ونحن في غاية من الاطمئنان، أن تلك الفكرة الظالمة التي شاعت ونسبت إلى فيلسوفنا الثائر، عن ضرورة قيام الحاكم والمستبد العادل؛ لإصلاح الشرق، إنما هي عفض افتراء، لا يمكن أن يلقى أي قبول لدى الأفغاني، ولا أي انسبجام مع تاريخه الطويل المعادي أبداً للاستبداد والمستبدين، والمعادي كذلك لكلماته الصريحة التي يتحدث فيها عن مصر والمستبد والشرق عموماً بقوله: ولا تحيا مصر ولا يحيا الشرق بدوله وإماراته إلا إذا أتاح الله لكل منها رجلاً قوياً عادلاً، يحكمه بأهله على غير طريق التفرد بالقوة والسلطان، لأن بالقوة المطلقة باهمته عدل إلا مع القوة المقبدة. وحكم مصر بأهلها،

## إثما أعني به الاشتراك الأهلي بالحكم الدستوري الصحيح ،(١).

بل إننا لحسن الحنظ نجد الرجل يناقش هذه الفرية المقتراة عليه عندما بلغه خبرها وسأله مريدوه: وإن المتداول بين الناس على لسانك: (يحتاج الشرق إلى مستبد عادل). . قال: هذا من قبيل جمع الأضداد، وكيف يجتمع العدل والاستبداد؟! وخبر صفات الحاكم: والقوة والعدل، ولا خير بالضعيف العادل، كها أنه لا خير في القوى الظالم، (٢).

وإذا ما شهد هذا العام الذي انتقل فيه الأفغاني إلى وكابل، بداية عناية أبية بتعليمه، ودخول عقل الرجل وقلبه إلى رحاب التعليم، ثم الثقافة، ثم الفكر العربي الإسلامي، حتى حصل من كل ذلك زاداً جعل منه حجة من حجج جيله، إن لم يكن أبرز حجج ذلك الجيل، فإن علينا أن نبصر أن هذا الزاد الفكري ذا المضمون العربي الإسلامي الواضح البروز والفائح التعبير، والبالغ حداً من الأصالة والوضوح ليس بعدهما مزيد، قد جعل الأفغاني عاشقاً لهذه الحضارة العربية الإسلامية، كثير الحديث عن أبجادها الأول، وإنسانها الأول، كثير الاعتزاز بمنجزاتها الباهرة التي قدمتها إلى الإنسانية طوال عدد كبير من القرون.

فإذا ما علمنا أن اعتزاز الأفغاني هذا لم يكن من نوع اعتزاز المذين يرون أن هذا المجد قد غبر، وأنه لن يعود، وأنه إنما كان

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٤٧٧.

<sup>(</sup>۲) (الخاطرات) ص ۹۰.

خاصاً برجال لن يجود الدهر بمثلهم أبداً، وإنما كان اعتزازه من نوع آخر، يرى أن الأوائل وكانوا رجالاً، ونحن رجال، وأن باب الإبداع لا باب الاجتهاد لم يغلق، ولن يغلق، ومن ثم فإن باب الإبداع لا بد أن يفتح بانساع أكثر من الانساع الذي فتحه به القدماء، ومن ثم فإن البعث والإحياء لهذه الحضارة العربية الإسلامية، والنهضة لإنسانها وشعوبها، إنما هي وقدر، محتوم لا بد من النضال في سبيل إحداثه ووضعه موضع الممارسة والتطبيق.

إذا علمنا ذلك أدركنا نزوع الأفغاني المبكر، ومنذ شبابه الأول، للبحث عن داء وطنه والأفغان، وعلة الشعوب المسلمة، ومشاكل الشرق عموماً، وتشخيص كل ذلك، ووصف الدواء، وعمارسة الجراحات والتطبيب والعلاج.

وعندما شرع الأفغان في ذلك، منذ شبابه المبكر في بلاد الأفغان، واجهته أول ما واجهته هذه الصعاب والعقبات المتمثلة في نفوذ الاستعمار، وزحفه الكاسع على ممالك الشرق لاحتوائها وإخضاعها لنيره القاسي واستغلاله البشع الرهيب.

فقبل شهور من ولادة جمال الدين، كان الاستعمار الانكليزي قد اتخذ لنفسه أول قاعدة ارتكاز في العالم العربي، جعل منها باباً لزحفه، ومنفذاً لنفوذه، وذلك عندما احتل «عدن» في سنة ١٨٣٨م.

 وفي سنة ١٨٤١ م تمكن الانكليز، بمصاحبة الأعلام العثمانية والرايات السلطانية، من النزول في الشام، وإيقاع الهزيمة بالجيش المصري الذي كان يقوده إبراهيم باشا (١٧٨٩ ـ الهزيمة بالجيش المصري الذي كان يبني دولة كبرى وحدت الشام ومصر، وكادت تقيم الامبراطورية الكبرى التي تتيح للإنسان العربي أن يشق طريقه القومي والحضاري بعيداً عن استبداد الأتراك ونفوذ الأوروبيين.

- وفي سنة ١٨٤٨ م تمكن الفرنسيون من إقامة جهاز حكمهم الاستعماري في بلاد الجزائر، وذلك بعد أن كسبوا الجولة الأولى ضد المقاومة الجزائرية التي استمرت منذ سنة ١٨٣٠م ضد احتلالهم حتى ذلك التاريخ.
- وفي سنة ١٨٦٠ م تمكنت دسائس الاستعسارين الانكليزي والفرنسي من أن تحرك الطائفية في الشام، لتريق الدماء أنهاراً، وليقتل الدروز، ومن خلفهم يد الانكليز، المارونيين، الذين تحركهم أصابع الفرنسيين؟!.
- وفي سنة ١٨٦٨ م تمكن النفوذ الانكليزي من بلاد الأفغان. فانتصر في النزاع الداخلي بها الأمير الموالي لبريطانيا \_ شير علي \_، وانهزم أمير جمال الدين، المناهض للاستعمار \_ محمد خان \_ بعد حرب شارك فيها، وفي الإعداد لها جمال الدين.
- وعلى حدود الأفغان، كانت الهند ترزح تحت النير البريطاني، ويعيش أهلها، بمثات ملايينهم هملًا ترعاهم السلبية والدعوات المشبوهة التي يذكي نارها المستعمرون.

- وإيران بتقاسم النفوذ فيها، ومحاولة السيطرة عليها
   الانكليز من الجنوب، والقيصرية الروسية من الشرق والشمال.
- بينها مصر پتحسس طريقه إليها النفوذ الاستعماري
   الأوروبي في ركاب البنوك والديون والتجار والمغامرين!.
- وحول كل ذلك، ووسط كل ذلك كانت الدولة العثمانية، إمبراطورية الرجل المريض، قد وصل بها التفسخ والتهالك إلى الحد الذي أصبحت معه جميع حدودها نوافذ يطل منها النقوذ الاستعماري، وكل شرايينها طرقاً شبه معبدة يسرى من خلالها هذا النقوذ.

وكان بديهيا أن يجد جمال الدين الأفغاني اليد الطولى في هذا النفوذ الاستعماري لبريطانيا، والألوية معقودة في هذا الزحف للقراصنة الانكليز.. ومن ثم فلقد كان بديهيا كذلك أن تصبح الحرب بين الأفغاني والقوى التي قادها وحركها وبعثها وبين الانكليز هي القسمة الأساسية في النضال البطولي الذي قاده ثائرنا الأكبر ضد الزحف الاستعماري على الشرق، وضد المؤسسات الاستعمارية ومشاريع المستعمرين.

وفي ظروف مثل هذه، ووسط العوامل والملابسات التي نشأ فيها جمال الدين، تصبح البداية الطبيعية لأية حركة للبعث والنهوض، هي المحاولات الجادة والبطولية لزرع الثقة في النفس، وإحياء عوامل المقاومة وملكات النضال، وهو ما فعله جمال الدين ومارسه في مختلف الأقطار وعلى كل الجبهات.. فهو

الذي أذَّن في الناس جميعاً بأن وقد أوشك فجر الشرق أن ينبثق، فقد ادلهمت فيه ظلمات الخطوب، وليس بعد هذا الضيق إلا الفرج(١)ع.

ثم يتساءل تساؤل المنكر للحال التي وصل إليها الشرق، فيتحدث والمستنكر لمظاهر الاستكانة التي كان عليها الشرقيون، فيتحدث إليهم قائلاً: وأنرضى، ونحن المؤمنون، وقد كانت لنا الكلمة العليا، أن تضرب علينا الذلة والمسكنة، وأن يستبد في ديارنا وأموالنا من لا يذهب مذهبنا، ولا يرد مشربنا، ولا يحترم شريعتنا، ولا يرقب فينا إلا ولا ذمة، بل أكبر همه أن يسوق علينا جيوش الفناء حتى يخلى منا أوطاننا، ويستخلف فيها بعدنا أبناء جلدته، والجالية من أمته (٢)؟!ه.

فإذا ذهب إلى بلاد الهند، وشهد الدرك الأسفل من المذلة والانحطاط والاستغلال الذي أوصل إليه الانكليز ملايين الهنود، هندوساً ومسلمين، تحدث إليهم هذا الحديث الغاضب النافذ المفعول، والذي طبقت شهرة كلماته الآفاق، والذي يقول فيه: ويا أهل الهند، وعزة الحق، وسر العدل (٢) لو كنتم، وأنتم تعدون بمئات الملايين «ذباباً»، مع حاميتكم البريطانية، ومن تعدون بمئات الملايين «ذباباً»، مع حاميتكم البريطانية، ومن

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٤٥٧.

<sup>(</sup>٢) المعدر السابق ص ٣٥٦.

<sup>(</sup>٣) كانت هذه الكلمات (وعزة الحق وسر العدل) هي القسم المعتاد لدى جمال الدين، ولذلك دلالة كبيرة في تفكير الرجل الذي نذر نفسه للحق، والعاشق للعدل بين الرعية، وفيها بين الحاكم والمحكوم.

استخدمتهم من أبنائكم، فحملتهم سلاحها لقتل استقلالكم واستنفاد ثروتكم، وهم بمجموعهم لا يتجاوزون عشرات الألوف، لو كنتم أنتم مثات الملايين، كيا قلت، وذباباً، لكان طنينكم يصم آذان بريطانيا العظمى، ويبعل في آذان كبيرهم (غلادستون) وقراً، ولو كنتم أنتم مثات الملايين من الهنود، وقد مسخكم الله فجعل كلا منكم سلحقة، وخضتم البحر، وأحطتم بجزيرة بريطانيا العظمى، لجررتموها إلى القعر، وعدتم إلى مندكم أحراراً(۱).

وإذا كان الانكليز، كما قدمنا، هم الذين كانوا يتصدرون تلك العملية الكبرى من عمليات السلب والنهب والاحتيال والاحتلال، فإن الأفغاني قد شن ضد حكومتهم واستعمارهم اوسع حملة من حملات الكراهية والدعاية والإثارة التي حدثت في ذلك التاريخ، ولقد بلغت كلماته فيهم من الحسم والإطلاق والتعميم حداً جعل منها حكماً وأمثالاً تأخذ بمجامع القلوب، فضلاً عن تحريكها الهمم، وسهولة جريانها على كل لسان. فهو الذي يقطع بأنه ولا توجد نفس تشعر بوجود الحكومة الانكليزية على سطح الأرض وقد مسها منهم شيء من الضر(٢) إه.

ولم يخلط الأفغان عداءه وللاستعمار، الانكليزي بالتعصب ضد والأمة الانكليزية، بل لقد رأى فيها أنها ومن أرقى الأمم،

<sup>(</sup>١) والأعمال الكاملة الجمال الدين الأفغاني) حس ١٧٥.

<sup>(</sup>٢) يجلد مقالات (العروة الوثقي) ص ٢١٤. طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م.

تعرف معاني العدل، وتعمل بها، ولكن في بلادها، ومع الانكليز أنفسهم، وتنصف المظلوم إذا كان من الانكليز . . . والإنسان في عرفهم هو الانكليزي، وغيره من البشر ليس بإنسانه . . وهو يسوق هذا الحديث الإنساني الواعي بصدد تأكيد أن عداءه لمؤلاء القوم ليس إلا فيها يتعلق وبسوء أعمالهم . واستعمارهم، وتدخلهم في الممالك الشرقية ، كالهند ومصر، وسومهم أهلها سوء التصرف ومنتهى العسف والجور(۱) . . وهو موقف بذكر للأفغاني بالمزيد من التقدير .

وهو الذي يبعث فينا قدراً كبيراً من الفخر والاعتزاز، عندما نقراً لقادة محدثين لبعض حركات التحرر الوطني والاجتماعي كلمات تبعث الثقة في نفوس الشعوب، وتغذي عوامل قدرتها على كسب المعركة الوطنية التحريرية، مثل قول بعضهم: وإن الاستعمار نمر. ولكنه نمر من ورقه!! ثم نتذكر سبق الأفغاني منذ ما يقرب من قرن من الزمان إلى الحديث عن الاستعمار البحيطاني والمستعمس الانكليزي، بقسوله: وما هو البحريطاني والمستعمس الانكليزي، بقسوله: وما هو على حقوق الأقوياء. صوت عالى، وشبح باله!! . وهو هنا يستفهم عنهم استفهام اللغة العربية عن والأشياء و والحيوانات غير العاقلة، فيستخدم وما وي دون ومن ال ثم يمضي ليغري بهم، ويبعث الثقة على سحقهم، وكيف لا، وقد صاروا للأمم وكالدودة الوحيدة، على ضعفها وكيف لا، وقد صاروا للأمم وكالدودة الوحيدة، على ضعفها

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص 271.

تفسد الصحة وتدمر البنية ا(١٠)م.

على أن الأمر الذي تميز به الأفغاني في هذا الميدان، لم يكن هو العداء للاستعمار، فلقد كانت هناك زعامات كثيرة، وحركات عديدة تعادي الاستعمار وتناوئه، بل إن الحلافة العثمانية، وهي التي فتحت عملياً بضعفها الأبواب لنقوذ الاستعمار وزحفه واحتلاله، إنما كانت تتناقض مصالحها مع مصالحه، وتقف منه كثيراً موقف المناوأة والعداء، ولكن الأمر الذي تميز به الأفغاني، وكادت تنفرد به قيادته وتياره النضالي، إنما هو «ثوريته» في الموقف تجاه الاستعمار، فالرجل لم يكن وإصلاحياً» وإنما كان «ثورياً» بلعني الدقيق لهذه الكلمة في الأدب السياسي الحديث.

وهو لم يتخل عن هذه والثورية، حتى في لحظات النكسة، وظروف المأساة، وفترات والجزر، الثوري والوطني، وإبرزها الفترة التي أعقبت فشل تلك الثورة التي رعاها الأفغاني في مصر وصنعها على عينه، والتي قادها أحمد عرابي سنة ١٨٨١ ـ وصنعها على عينه، والتي قادها أحمد عرابي سنة ١٨٨١ ـ والمنكوص والارتداد والتفسخ والتحلل في صفوف الثوار ما مثل تياراً جارفا اجتذب إلى قاعه رجالاً كباراً.. حتى لقد اقترح يومها الشيخ اجتذب إلى قاعه رجالاً كباراً.. حتى لقد اقترح يومها الشيخ عمد عبده على جمال الدين أن يذهبا إلى مكان بعيد غير خاضع لسلطان دولة تعرقل مسيرتها، ثم ينشئا فيه ومدرسة للزعاء، ولكن هذا الاقتراح والطوباوي، الحالم، والرأي والإصلاحي،

<sup>(</sup>١) للصدر السابق. ص ٣٦٩.

المعتدل، ولم يعجب والسيده.. ورأى فيه خوراً في العزيمة، وجنوحاً إلى السلامة، ومبالغة في التشاؤم من الحاضر، وقال للشيخ عمد عبده: وإنما أنت مثبطه..؟! (١) فمضى الثاثر العظيم إلى باريس، جاذباً إليه الشيخ عمد عبده، لينشيء (العروة الوثقى) ووهي بجلة أسبوعية عربية كان هو مدير سياستها والشيخ محمد عبده محررها، وكانت تتولى الأنفاق عليها (جمعية العروة الوثقى) ذات الفروع في الهند ومصر وغيرهما من أقطار الشرق الإسلامي، والتي تعمل على إنهاض الدول الإسلامية من ضعفها وتنبيهها للقيام على شؤونها، ويدخل في هذا تنكيس دولة بريطانيا في الأقطار الشرقية وتقليص ظلها عن رؤوس الطوائف الإسلامية أن أعلنت السلطات الاستعمارية في مصر وفي الجريدة الرسمية المصرية، أن السلطات الاستعمارية في مصر وفي الجريدة الرسمية المصرية، أن كل من توجد عنده العروة الوثقى يغرم خمسة جنيهات مصرية إلى خمسة وعشرين جنيهاً (٢).

وانسجاماً مع هذا الموقف «الثوري»، لا «الإصلاحي»، نجد استخدام جمال الدين الأفغاني لسلاح الدين وقوة الإيمان في المعركة ضد الاستعمار، فالإيمان بالله وبدينه الإسلام، إنما يتمثل يوماً بإيران، ضمن ما يتمثل، في الإقلاع عن التدخين

 <sup>(</sup>١) أحمد أمين (زعهاء الإصلاح في العصر الحديث) ص ٨١. طبعة القاهرة سنة
 ١٩٤٩ م.

 <sup>(</sup>٢) مصطفى عبد الرازق. ترجمة الأفغاني مقدمة مجلد (العروة الوثفى) ص ٩.
 (٣) المرجم السابق. ص ١٠.

وللتمباك، عندما يكون امتيازه بيد الاستغلاليين الانكليز أصدقاء المستبد ناصر الدين.

و والخيانة الا تكون فقط في والتعاون مع العدو، بل وفي والتهاون معه والموقف والسلبي إزاء زحفه ونفوذه وعدم المبالاة بقضية النضال ضده، وباختصار إن والخيانة لمدى الأفضائي إنما تتمثل في التخلي عن الموقف والشوري من الاستعمار. فهو الذي يقول: ولسنا نعني بالخائن من يبيع بلاده بالنقد، ويسلمها للعدو بثمن بخس أو بغير بخس، (وكل ثمن تباع يه البلاد فهو بخس)، بل خائن الوطن من يكون سبباً في خطوة يخطوها العدو في أرض الوطن، بل من يدع قدماً لعدو تستقر على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها (۱) و الهدو المستقر على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها (۱) و الهدو المستقر على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها (۱) و الهدو المستقر على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها (۱) و الهدو المستقر على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها (۱) و الهدو المستور على تراب الوطن وهو قادر على زلزلتها (۱) و المستور والمستور وا

بل لقد أبصر الأفغاني دور وحرب الشعب، في الصراع ضد الاستعمار، وزيادة فعاليتها عن فعالية حرب الحكومة النظامية، ففي سنة ١٨٨٣ م، وبعد أن احتل الانكليز مصر، وسرحوا جيشها الوطني الذي قاده أحمد عرابي، كتب الأفغاني في (العروة الوثقي) مقالاً تحت عنوان: (فرصة يجب أن لا تضيع)، تحدث فيه عن دور الجماهير المسلحة بأسلوب حرب الشعب، وكيف أنها أجدى، في ظروف معينة، من الحرب النظامية التي تنهزم جيوشها بانهزام القيادات. . . وضرب لذلك أمثلة منها الحرب الوطنية الشعبية التي خاضها الشعب الأفغانستاني ضد ٢٠٠٠، ٢٠٠٠

<sup>(1) (</sup>الأعمال الكاملة لجمال اللين الأفغاني) ص ٥٠٢.

من قوات الانكليز، فانتصر عليها بعد عامين من الاحتلال. وفي هذا المقال يقول جمال الدين:

«إن مقاومة الأهالي أشد بأضعاف مضاعفة من القسوى العسكرية المجتمعة في أماكن مخصوصة تحت قيادة رؤساء معينين تنهزم بالهزامهم. وما جرى لحكومة الكلترا مع الأفغانيين أعظم شاهد على ما نقول، دخلت الحكومة الالكليزية أرض الأفغان بستين ألف عسكري، واستولت على المدن، وكاد قدمها يرسخ في الملاد، فلما قام الأهالي من كل صقع، والتحمت المقاتل في جميع أنحاء أفغانستان، عجز الستون ألفاً عن الوقوف موقف الدفاع، واضطرت حكومة الكلترا، بعد تسلطها سنتين، وبعد صرف ثلاثين مليون جنيه استرليني إلى ترك البلاد. . . .

ثم يتحدث الأفغاني في مقاله هذا مدافعاً عن وحرب الشعب، مهاجاً الذين يصفونها بأنها فتنة (إرهاب) فيقول: وإن على المصريين أن يقتدوا بالأفغانيين لينقذوا بلادهم من أيدي أعداثهم الأجانب. وليس من الفتنة أن ندعوهم إلى طلب الحقوق والدفاع عن الدين والوطن، كها يظن بعض المتطفلين على موائد السياسة، وإنما ننادي على صاحب البيت أن يدافع عن حريمه وماله وشرفه، وأن يخرج غالب عدوه من أحشائه، وهي سنة جرى عليها دعاة الحق في كل أمة. . . وعلى المصريين عموماً، وعلى الفلاحين خصوصاً أن يجمعوا أمرهم على أن ينعوا الحكومة (الانكليزية) كل ما تطلب منهم، وأن يرفعوا ينعوا الحكومة (الانكليزية) كل ما تطلب منهم، وأن يرفعوا

أصواتهم بنداء واحد قائلين: لا نطيع إلا حاكهاً وطنياً.. فإن فعلوا هذا وجدوا لهم من الدول أنصاراً، بل ومن الجنس الانكليزي نفسه (١) ع.

وإذا كانت هذه هي دالقمة التي بلغتها قيادة الأفغاني في المعركة ضد الاستعمار، وإذا كانت هذه النظرة، وذلك التقويم، إنما جاءا ثمرة للنظرة الموضوعية والمنهج العلمي في دراسة تراث الرجل الفكري والعملي، فإن الانصاف والموضوعية، وهما من متطلبات النظرة الموضوعية والمنهج العلمي، إنما يتطلبان أن نشير إلى نقطة ضعف خطيرة وهامة في موقف الأفغاني من الاستعمار.

فالرجل وهو يحارب الاستعمار الانكليزي ويصارع أخطبوطه ونفوذه وقواه وعملاءه، إنما كان يتلمس العون من كل الذين تتناقض مصالحهم مع مصالح الانكليز، ويحد يده لكل الذين بينهم وبين بريطانيا أي قدر من الخلاف أو المنازعات، ويرمي خيط التعاون، ويحاول إقامة والجبهات، مع كمل أعمداء الانكليز. وخلال هذه العملية الصعبة والمعقدة والشائكة، وغير المامونة العواقب، أحسن جمال الدين الأفغاني الظن يوما بالقيصرية الروسية، بل وعرض عليها «الشركة» في «استعمار» الهند، واقتسام غنائم هذا الاستعمار لهذه البلاد فيها بين روسيا ومسلمي الفرس والأفغان؟! فهو يقول: إن «الروس في حاجة للمواصلة مع أمراء الهند، وفي ضرورة للوقوف على أخلاقهم

<sup>(</sup>١) بجلد (العروة الولقي) ص ٤٥٤، ١٥٤.

وبجاري ميلهم ومواقع أهوائهم، ولا سبيل يوصلهم إلى ذلك إلا إشراك الفارسيين والأفغانيين في أعمالهم الحربية والسلمية. ليس من السهل على الروسية أن تستعين بدولة فارس وإمارة الأفغان على فتح أبواب الهند، إلا أن تساهمها في الغنيمة وتشركها في المنفعة، وإلا كانا سداً محكماً دون أهم غاياتها(۱).

وهي هزلة علم ولا شك من الرجل، و هكبوة فكر من المناصل الذي أجاد فهم الاستعمار ومراميه، وأدرك مضمونه الاقتصادي والفكري. ولكنها تعقيدات التحالفات والجبهات، وقسوة المعركة، وأساليب السياسة الدولية، هي التي أوقعت الرجل في هذا المأزق، وجعلت من هذا الموقف نقطة الضعف الكبرى في سلسلة حياته النضائية ضد الاستعمار.

<sup>(</sup>١) للصدر السابق. ص ٢١٥.

# الجامعة الاسلامية

[واعتصموا بحبال الرابطة الدينية، التي هي أحكم رابطة اجتمع فيها التركي بالعربي، والفارسي بالهندي، والمصري بالمغربي.. وقامت لهم مقام الرابطة النسبية!]

جمال الدين الأفغان

في عالمنا المعاصر، وفي القرن العشرين الذي نعيش فيه، يشهد المجتمع الإنساني ألواناً من التضامن البشري، والروابط الإنسانية، عقائدية وسياسية واجتماعية واقتصادية وفكرية، تتخطى أشكالها ومحتوياتها روابط الجنس واللغة وخصائص الأمم وقسمات القوميات.

فبين الذين يؤمنون بالاشتراكية، والذين يلتزمون بفكرها ومنهجها في البحث وطريقها في السلوك، لون من ألوان التضامن الأممي، بصرف النظر عن أمهم وقومياتهم التي إليها ينتسبون.

وبين عمال العالم، الذين لا يملكون في المجتمعات المعاصر سوى قوة عملهم المبذول في الأرض والمصنع والدواوين والمنشآت، لون من ألوان التضامن في سبيل تحصيل حقوقهم، والحفاظ عليها، وزيادة هذه الحقوق.

وبين الأدباء والفنانين والكتاب، أو المهنيين وغيرهم من الطوائف والفئات أو الطبقات، ألوان من التضامن، تبدأ إقليمية، ثم تعرف طريقها إلى العالمية، وتنمو قسمات عالميتها

شيئاً فشيئاً بنمو الجانب المستنير في إنسان عصرنا هذا الذي نعيش فيه.

بل وبين الحكومات، التي تتركز فيها المصالح المتناقضة، وتتكثف في مؤسساتها أسباب التنافس ومظاهره، نجد قدراً من التضامن العالمي يتجسد في المؤسسات الدولية أو ذات الطابع الدولي، والتي رغم عيوبها ونواقصها الخطيرة، والقاتلة أحياناً، لا يشك المنصفون في اعتبارها نواة لعالم مستقبل يحمل من قسمات التضامن المتخطي لحدود القوميات والألوان والأجناس ما هو أكثر أصالة ووضوحاً وفاعلية عما شهده تاريخ الإنسان في يوم من الأيام.

وإذا كانت هذه هي حال عالم اليوم، وواقع ظاهرة التضامن العالمي والدولي، ودرجة الروابط الإنسانية، واتجاه حركة نمو هذه الظاهرة، وطاقة سرعتها في النمو.. فهل ننكر أو نستنكر أن يكون للدين الإسلامي موقف متقدم أحرز فيه انتصارات ذات قيمة كبرى في هذا الميدان من ميادين التضامن المتخطي لحدود الألوان والأجناس واللغات؟؟!.

إنه إن جاز لنا أن نعجب وندهش لهذا القدر العظيم الذي أحرزه الإسلام، في وقت مبكر، بهذا الميدان، فإن من الغريب والمنكر حقاً أن يكون ذلك محل إنكار من أحد أو استنكار!.

فإذا جاز «للمحامين الديمقراطيين»، مثلًا، وهم قلة في كل مجتمع، ومن ثم قلة على النطاق العالمي، والقدر من الروابط التي

تجمعهم قليل كذلك، إذا جاز لهم أن يتضامنوا عالمياً ودولياً وأعمياً.

وإذا جاز للعمال، وهم طبقة واحدة من طبقات المجتمع العالمي، أن يتضامنوا عالمياً وأعمياً.

وإذا جاز للطلائع الملتزمة بالفكر الاشتراكي، وهي قلة قليلة تنتظمها أحزاب قليلة العدد، أن يكون لهم قدر كبير من التضامن الدولي، ومستوى ناضج من الوحدة أو التقارب العقائدي..

إذا جاز كل ذلك، وهو جائز وواقع، فلم لا يجوز ويستساغ للمسلمين، وملايينهم تتعدى المئات، أن يكون بينهم من التضامن العقائدي والفكري والروحي القدر المتناسب مع عددهم الكبير، والمستوى الملائم لقدر العقيدة المشتركة بينهم، والفكر الموحد لهويتهم، والمشاعر التي تشدهم جميعاً إلى إله واحد وكتاب واحد ورسول واحد، وقبلة واحدة ترنو إليها أبصارهم لحس مرات كل يوم، في الصباح والمساء وأثناء النهار؟!.

إن هذا اللون من ألوان التضامن، وهذا النمط من أغاط السروابط الروحية المتخطية للألوان واللغات والأجناس والقوميات، إغا يبدو طبيعياً بل وبديهياً، إذا انطلقنا من موقع أن الإسلام عقيدة، وبين معتنقي كل عقيدة قدر من التضامن، وأن للإسلام وتعاليمه على أهله سلطاناً كبيراً، قد أورثهم قدراً كبيراً من العوامل والظروف والعادات والملابسات والتقاليد المكونة لما نسميه التكوين النفسي المشترك للإنسان، ومن ثم فإن الحقل

التضامني والعام والمشترك، الذي يمتلك المسلمين جيعاً ويمتلكه جميع المسلمين، هو حقل كبير وغني، وله في حياتهم وزن كبير وثقل عظيم. وهذا القدر من التضامن الإسلامي، وهذا الحقل من الروابط الإسلامية المشتركة، إنما مثل الأرضية الفكرية، والوقائع العملية لهذه الحركة التي عرفها تاريخ المسلمين الحسديث، والتي أطلق عليها في عصرنا اسم والجسامعة الإسلامية، والتي كان لجمال الدين الأفغاني ارتباط بها شديد، بل والتي اعتبر لفترة طويلة، ومن زوايا متعددة، عنوانها الأول والأساسي، وعلمها المتفرد الذي إذا ذكرت والجامعة الإسلامية، بذكره وذكرياتهم عنه تلك الأحداث العملية والجهود الفكرية التي قدمها الرجل في هذا السبيل وذلك الميدان!

وإذا كانت هذه هي الأسس التي أفرزت فكرة الجامعة الإسلامية، والمكونات التي جعلت من هذا الشعار استجابة طبيعية لقدر من الواقع الفكري والعملي الذي يعيشه المسلمون، وإذا كانت هذه هي الزاوية التي ننظر منها إلى الحركة التي شارك الأفغاني ـ كها سيأتي ـ في بعثها وإحياثها بنصيب أكبر وجهد كبير، فإنه من الواضع ابتداء وبداهة أننا لا نرفض هذا الشعار، ولا نعادي هذا الجهد المبذول في هذا السبيل ـ ولا نرتاب في هذه الحركة، ولا نتهم الذين ناصروها أو ناضلوا في سبيلها، بهذا المفهوم، وانطلاقاً من هذه الاحتياجات، واستجابة للمصالح الحقيقية المشروعة والمتقدمة للمسلمين، والتي تتفق تماماً والجوهر

الإنساني المتقدم لهذا الدين.

بل إننا، أكثر من ذلك، نؤكد أن قبول فكرة والجامعة الإسلامية، يكاد أن يكون قسمة يشترك فيها كل المفكرين الكبار والمناضلين ذوي الوزن في حركة النضال والتطور بين المسلمين، إلى اليمين كانوا ينتسبون أم إلى اليسار، مع التحرر الوطني وقفوا أم إلى جانب نفوذ الاستعمار وقوات الاحتلال، تحت مظلة التفسير الواقعي المتطور لآيات القرآن وعقائد الإسلام أم في ساحة الخرافة والشعوذة التي تتتاقض مع جوهريات الإسلام وأسسه، التي تزامل العلم وتعانق البساطة والوضوح!

فمن وأحمد خان (١٨٩٧ - ١٨٩٨ م) بالهند، والذي قاد نهضة فكرية مدنية وحديثة، وقام بنهضة تعليمية وصلت فكر المسلمين الهنود وعقولهم بما أحدثته النهضة الأوروبية من منجزات، وهادن مع ذلك، ورغماً عن ذلك، الاستعمار الانكليزي(١٩٩١ م) الذي الانكليزي(١٩٩١ م) الذي قاد الحزب الوطني بمصر، وناضل من أجل السلام والتقدم الاجتماعي وشارك في تأسيس الحركة النقابية(١).

ومن وأغا خان، (١٨٣٧ ـ ١٩٥٧ م) الذي يقول: وإن هناك

<sup>(</sup>١) راجع (زعماء الإصلاح) ص ١٢١ ـ ١٣٨ و (الإسلام والرد على منتقديه) للشيخ محمد عبده.

 <sup>(</sup>٣) راجع مذكرات محمد فريد في المجلد الثاني من كتاب (مواقف حاسمة في تاريخ المقومية العربية) لمحمد صبيح ص ٢٢٩ ـ ٣٩٠. طبعة القاهرة ـ الأولى سنة ١٩٦٥ م.

جامعة إسلامية حقة صريحة ينضم إلى لواثها الحر كل, مسلم مؤمن غلص، أعني بذلك الرابطة الروحانية الوجدانية، والوحدة الجامعة بين أتباع صاحب الرسالة الإسلامية، فهذه الوحدة الإسلامية الروحانية التهذيبية يجب أن تتعهد فتنمو أبداً، لأنها عند أتباع النبي أس الحياة وجوهر النفس(1) الى الشيخ ومحمد عبده الذي شارك مشاركة فعالة، بعد الاحتلال الانكليزي لمصر، في والحركة القومية التي بعثت بعثاً جديداً وذلك ضمن وحزب معتدل مؤلف من المحافظين (٢).

ومن السلطان وعبد الحميد، الخليفة العثماني الداهية الذي، بنى بناء والجامعة الإسلامية، وشيد أركانها، وأضاف إليها كل مطمع بعيد وغاية جليلة، والذي ظلت دعوته إليها وتسير سيراً متواليا مدة تقرب من ثلاثين سنة (٢٠)، إلى وعبد السرحمن الكواكبي، (١٨٥٤ ـ ١٩٠٢ م) الذي كان حرباً لا هوادة فيها على الأتراك والتتريك، وعلى السلطان وعبد الحميد، مالذات (١٠).

من كل هؤلاء، إلى غيرهم كثيرين من الأعلام والمفكرين

<sup>(</sup>١) لوثروب ستودارد (حاضر العالم الإسلامي). مج ، ١ . ص ٣٢٠. تعليق الأمير

<sup>(</sup>٢) شكيب أرسلان. وترجمة عجاج نويهض. طبعة بيروت ـ الأولى.

<sup>(</sup>٣) المرجع السابق مجلد ٤. ص ٩٤.

المرجع السابق مجلد ١ ص ٢٠٨، ٣١٠.

 <sup>(3)</sup> راجع الفصل الخاص بتفكير الكواكبي القومي في تقديمنا (الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي) ص ٣٣ ـ ٣٥ طبعة بيروت، الثانية، سنة ١٩٧٥ م.

والساسة والحكام والمناضلين، ومع كل هؤلاء، بل وقبلهم جيعاً، نجد جمال الدين الأفغاني، ونجد شعار والجامعة الإسلامية، تحكيه سطور فكرهم، وتردده صفحات نضالهم، وتعنون به فصول حياتهم عند الذين كتبوا لهم السير وسطروا عنهم الترجمات (١).

ولذلك فإنه كي غيز الغث من الثمين في محتويات هذا الشعار، وحتى نضع أيدينا على جوانبه المتقدمة والمفيدة للإسلام والمسلمين، وجوانبه المتخلفة والتي تشد الإسلام إلى الوراء وتربط المسلمين بعجلة الأعداء، وحتى نكشف الباطل الذي يراد بكلمات هي عين الحق، وفي سبيل تبين الموقف الحقيقي بحمال الدين الأفغاني في هذا الميدان... من أجل ذلك، وفي سبيل جميع ذلك، لا بد لنا من وضع عدد من الأسس والمعايير التي تحاكم إليها هذا الشعار، ونقيس عليها المضمون الذي احتواه هذا الشكل من أشكال الدعوات الفكرية والسياسية في العصر الذي عاش فيه جمال الدين على وجه الخصوص.

وهذه المعايير إنما تتلخص أبرز معالمها في هذه النقاط:

١ ـ المضمون التحرري لهذا الشعار، وموقف أصحابه من الزحف الاستعماري ثم الامبريالي الغربي على بـلاد المسلمين.

<sup>(</sup>١) وفي هذا الصدد راجع كتابنا (الجامعة الإسلامية والفكرة القومية عند مصطفى كامل). طبعة بيروب سنة ١٩٧٥ م.

- ٢ ـ المضمون الطائفي ـ إن جاز التعبير ـ لهذا الشعار، وموقف
   أصحابه من أهل الديانات الأخرى الذين يـواطنون
   المسلمين ويعايشونهم في هذه الأوطان.
- ٣ الموقف من العلاقة بين هذا الشعار وبين القسمات والمميزات القومية، والتفسير الذي يعطيه أصحابه لموقف الإسلام من القوميات.
- ٤ وأخيراً.. ماذا عن الخلافة العثمانية بالذات، أو قضية تسليم قيادة العرب لقادة غير عسرب، وإن كانسوا مسلمين؟؟.. وارتباط ذلك بقضية العروبة بالمعنى الحديث؟؟..

وفي ضوء هذه المعايير والموازين ستكون معالجتنا لموقف الأفغاني وفكره بصدد شعار «الجامعة الإسلامية»، ومن ثم اكتشاف الخيوط التي ستهدينا إلى تطور فكر الرجل وموقفه من هذا الموضوع، حتى نصل إلى مراحل النضج التي وصل إليها، والتي سجلها لنا في تراثه، والتي تمثل بالنسبة لنا اليوم شيئاً ثميناً نعتر به أيما اعتزاز.

#### \* \* \*

## ● مضمون تحرري

والأمر الذي لا شك فيه، بل والذي ينبغي أن يكون مصدر فخر واعتزاز من قبلنا بفكرنا العربي الإسلامي الحديث، وباعثاً لنا على إعادة تقديم الأفغاني إلى الأجيال الحاضرة والمنتظرة، هو

ذلك النضج الذي تمثل في المحتوى التحرري الذي أعطاء الرجل لشعار والجامعة الإسلامية، والمضمون المعادي للاستعمار والامبريالية الذي غذى به الحركة النضالية التي رفعت وناضلت تحت ألوية هذا الشعار. وهو الأمر الذي يقفز إلى مرتبة عالية من الأهمية، ومركز بارز من الاهتمام، وخاصة إذا علمنا أن العديد من المفكرين والكثير من الحركات السياسية والدينية قد استغلها الاستعمار، وركبت موجة نشاطها المصالح الامبريالية، فجعلت من شعارات والجامعة الإسلامية، و والوحدة الإسلامية، و «الرابطة الملية» سبيلًا لضرب الحركات السياسية والفكرية والثورات المعادية للاستعمار.. ومن هنا فإن إبراز المضمون التحرري لشعار «الجامعة الإسلامية، عند جمال الدين إنما يعني ما هو أكثر من إنصاف الرجل وتمجيده، لأنه يضيف موقفاً ناضجاً من تراثنا الحديث يفضح العملاء والمتجرين بالدين، ويشد من أزرنا ونحن نخوض معركة فضحهم وتعريتهم من الرداء الروحي الزائف الذي يسترون به عوراتهم وخياناتهم، كما أنه يعيد الفكر الإسلامي الحق، والجهاد الإسلامي الصادق إلى مكانهما الصحيح والملائم من الصفوف المتراصة التي تخوض اليوم المعركة الفاصلة ضد الاستعمار والاستبداد، ويبرىء ديننا الحنيف من وصمة قاسية الدلالة يريد أن يلصقها به هؤلاء العملاء الأذلاء!.

ومن حسن حظنا ونحن نتناول هذه الجزئية من جزئيات موقف الأفغاني حيال شعارات هالجامعة الإسلامية، أن الرجل كان حيالها شديد الحسم، وبالغاً حد الروعة في الجلاء والوضوح.

فهو الذي يطرح القضية التي تواجه المسلمين عموماً، وتعترض طريق المؤمنين بهذا الدين، فيجعل منها، أساساً. قضية النضال ضد الاستعمار، وذلك عندما يتساءل قائلاً: وأنرضى ونحن المؤمنون، وقد كانت لنا الكلمة العليا، أن تضرب علينا الذلة والمسكنة، وأن يستبد في ديارنا وأموالنا من لا يذهب مذهبنا، ولا يرد مشربنا، ولا يحترم شريعتنا، ولا يرقب فينا إلا ذمة، بل أكبر همه أن يسوق علينا جيوش الفناء حتى يخلي منا أوطاننا، ويستخلف فيها بعدنا أبناء جلدته والجالية من أمته (١٩٤٥).

وعندما يريد أن يستخدم أثر فكرة الخلافة، وفعاليات الرابطة الإسلامية، وقوة النفوذ الروحي الذي خلقه الإسلام ورعاه فيا بين معتنقيه، يسرى أن المجال الأول لاستخدام كل هذه الإمكانيات إنما هو ميدان النضال ضد الاستعمار، والاستعمار الانكليزي بالذات، فيقول: وأما والله لو علم العثمانيون ما لهم من السلطة المعنوية على رعايا الانكليز؟، واستعملوا تلك السلطة استعمال العقلاء، لما تجرعوا مرارة الصبر على تحكمات الانكليز وحيفهم في أعمالهم، وتعديهم على حقوق السلطان في المثل المسألة المصرية، التي هي في الحقيقة أهم مسألة عثمانية أو إسلامية ؟).

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٢٥٦.

<sup>(</sup>٢) وهو يعني هنا بالدرجة الأولى مسلمي الهند.

<sup>(</sup>٣) (الأعمال الكاملة) ص ٣٦٨.

فإذا أضفنا إلى ذلك تلك الوصايا الثورية التي وجهها الأفغاني إلى المسلمين خاصة، والشرقيين عموماً، وفي كل بلد من بلدان العرب والمسلمين، في النضال ضد الاستعمار، وهي الوصايا الثورية التي أشرنا إلى بعضها في صفحات سبقت، ثم أحلنا كذلك على المواقف النضالية العملية الني كانت تجسيدا مستمرأ ومتصلاً لعمر الأفغاني المديد وفكره الثائر، وهي المواقف التي قدمنا فيها سبق بعض النماذج لها والأدلة عليها وعلى روعتها، فإننا ولا شك نكون قد قدمنا دليلًا جيد البرهنة على أن فيلسوفنا الثاثر قد أعطى، فكراً وعملًا، لشعارات والجامعة الإسلامية، مضموناً تحررياً ناضجاً، ومحتوى واضحاً في عدائه وصراعه ضد الاستعمار. ومن ثم نستطيع أن نفهم، بل وأن نعجب ببعض الكتاب الناضجين والباحثين الكبار الذين أبصروا هذا المحتوى في فكر جمال الدين ونضاله، عندما تحدثوا عن أهدافه ومثله العليا، ورأوا أنه دكان يفكر في جمع هذه الحكومات بأجمعها، ومن جملتها إيران الشيعية، حول الخلافة الإسلامية، لتتمكن بلذلك الاتحاد من منع التدخيل الأوروبي في أسورهما، فجمال الدين بقلمه ولسانه كان أصدق عمثل لفكرة الجامعة الإسلامية<sup>(١)</sup>ه.

بل إن الجانب الاقتصادي والمحتوى المادي لعمليات الزحف

 <sup>(</sup>١) جولد سيهر (دائرة المعارف الإسلامية) الطبعة العربية، الثانية. دار الشعب.
 القاهرة.

الامبريالي والنهب الاستعماري، لم يكن بالأمر الذي غاب عن فكر جمال الدين، ومن ثم فإن شعارات النضال ضد الاستعمار والامبريالية التي رفعها الرجل، وكذلك شعارات والجامعة الإسلامية، التي ناضل طويلاً تحت الويتها، كانت لها كذلك عتوياتها الاقتصادية، وكانت لديه بصددها درجات من النضج والوضوح، ويكفينا أن نعرف تقدير البعض لهذا الجانب عندما يرى: وأن السبب في انتشار الجامعة الإسلامية الاقتصادية، هو عوامل الاستنزاف، واحتياز موارد الثروة في الشرق(١)».

وإذا كان المضمون الاقتصادي لشعارات والجامعة الإسلامية»، إنما كان رد فعل ولاحتياز موارد الثروة في الشرق، من قبل المستعمرين، أي احتكارها، فإن وغاية الجامعة الإسلامية الاقتصادية. هي: ثروة المسلمين للمسلمين، وثمرات التجارة والصناعة في جميع المعمور الإسلامي هي لهم يتنعمون بها، وليست لنصارى الغرب يستنزفونها. وهي نفض اليد من رؤوس المال الغربية والاستعاضة عنها برؤوس مال النواجذ أوروبة، تلك النواجذ العاضة على موارد الثروة الطبيعية في بلاد المسلمين، وذلك بعدم تجديد الامتيازات في الأرضين والمعادن والغابات وقطر الحديد والجمارك، العقود التي ما دامت خارجة من أبدي وقطر الحديد والجمارك، العقود التي ما دامت خارجة من أبدي

<sup>(</sup>١) (حاضر العالم الإسلامي) عبلد ١ ص ٣٢٦.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. عملد ١ ص ٢٢٨.

فأين من هذا الموقف الرائع، والمنطلق الناضح، والميدان المشرف، ذلك الموقف الهزيل والمجلل بالعار الذي وقفه ويقفه عملاء للإحتكارات الغربية، وسدنة للقواعد العسكرية والأحلاف الاستعمارية، ظانين أنهم يستطيعون ستر سوءاتهم عن المسلمين بشعارات الإسلام و والجامعة الإسلامية، ؟؟!

وهل يستطيع الزيف والخداع أن يسلك موقفهم هذا في سلك المواقف الشريفة والصادقة، وأن يجعلها تبدو، ولو حتى للسذج، كامتداد لتراثنا الثوري في هذا الباب، وتطور وتطوير لمواقف جمال الدين؟!!

لا نظن أن ذلك في الإمكان.

\* \* \*

#### • ضد الطائفية:

ونفس القدر من الحسم والوضوح الذي ميز فكر الأفغاني، إزاء المضمون التحرري لشعارات الجامعة الإسلامية عن فكر المزيفين لهذا الشعار والمتجرين باسم الإسلام إن لم يكن أكثر من هذا القدر نجده حيال الموقف من «المضمون الطائفي» لهذا الشعار.

فالأفغاني، لم يكن في يوم من الأيام بمن يفرقون بين مواطني الشرق بسبب العقيدة الدينية التي يدين بها أولئك أو هؤلاء، وإنما كان وأكثر الفلاسفة توسعاً بمعنى المساواة، وميلاً للعمل بها فعلاً

بين نوع الإنسان، خصوصاً في الحقوق العامة التي لا يصلح لها معنى إلا بالحرية المعقولة... شديد البعد عن التعصب، نفوراً منه، وأن ذكر المسلمين في أكثر من مقالة... لأنهم العنصر الغالب بأكثريته في الشرق، والملة المسلوبة ممالكها ومقاطعاتها، ولهذا أكثر من إيقاظهم (١٠)ه.

وموقف الأفغاني إزاء هذه القضية الكبرى، إنما يقدمه إلى البشرية والفكر الإنساني الناضع، عملاقاً لا يدانيه إلا القليلون عن عاصروه أو سبقوه أو لحقوه، فالمساواة عنده بين معتنقي الأديان المختلفة، وبالذات الإسلام والمسيحية والموسوية، لم تكن نابعة من اعتبارات سياسية عارضة، ولا وليدة لضرورات وطنية تمليها طبيعية المعركة المحتدمة ببين الشرقييين عموماً وبين الامبريالية والاستعمار، وإنما كانت الأسس التي بني الرجل عليها فكره وموقفه، والأرضية التي أنبتت هذا الفكر وهذا النضال، والخلفية الفكرية والثقافية التي أنبتت هذا الفكر وهذا النضال، المساواة الحقة الكرية، هي إيمان الرجل بوحدة جوهر هذه الأديان، ووحدة الغايات السامية التي تنشدها التعاليم الأساسية المي المبرأة من الزيف والتحريف التي اشتملت عليها المنابع الأولى النقية لهذه الأديان.

فالدين \_ مطلق الدين \_ عند الأفغاني قد وأكسب عقول البشر ثلاث عقائد. . . العقيدة الأولى: التصديق بأن الإنسان ملك

<sup>(</sup>١) (الخاطرات) ص ٢٤.

أرضي، وهو أشرف المخلوقات. والثانية: يقين كل ذي دين بأن أمته أشرف الأمم، وكل مخالف له فعلى ضلال وباطل. والثالثة: جزمه بأن الإنسان إنما ورد هذه الحياة الدنيا لاستحصال كمال يهيئه للعروج إلى عالم أرفع وأوسع من هذا العالم الدنيوي(١)ه.

فالتنافس الذي يدعو له الدين، أي دين، إنما هو في سبيل الحتير والتقدم، وفي ذلك فليتنافس المتنافسون.

فإذا انتقل الأفغاني إلى الحديث عن الأديان السماوية التي تصارعت وتعايشت على أرض الشرق، وفي قلوب أهله، فإنه يقطع بأنك «لا ترى في الأديان الثلاثة ما يخالف نفع المجموع البشري، بل بالعكس تحضه على أن يعمل الخير المطلق مع أخيه وقريبه، وتحظر عليه عمل الشر مع أي كان(٢).

ثم هو يمضي ليقدم لنا تفسيراً اجتماعياً متقدماً وناضجاً لأسرار هذه الاختلافات والصراعات والنزاعات التي تشهدها الدنيا متسربلة بأزياء الأديان ومسوح المتدينين، فيقول: «... وأما... اختلاف أهل الأديان، فليس هو من تعاليمها، ولا أثر له في كتبها، وإنما هو صنع بعض رؤوساء أولئك الأديان، الذين يتجرون بالدين، ويشترون بآياته ثمناً قليلاً، ساء ما يفعلون (<sup>(7)</sup>)».

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ١٤١.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق. ص ٣٢٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص ٢٩٢.

ثم يزيد هذا الأمر إيضاحاً، فيكشف لنا من خلال سطوره وكلماته، لا عن عبقرية فقط بل وعن روح ساخرة لاذعة، وعبارات مصورة مجسدة لهذه المأساة التي خلقها ورعاها هؤلاء الذين جعلوا التجارة بالأديان حرفتهم المفضلة لكسب الأموال وتدمير حياة الأمم والشعوب، فيقول جمال الدين: وإن الأديان الثلاثة: الموسوية، والعيسوية، والمحمدية، على تمام الإتفاق في المبدأ والغاية، وإذا نقص في الوحدة شيء من أوأمر الحير المطلق استكملته الثانية . . وعلى هذا لاح لي بارق أمل كبير، أن تتحد أهل الأديان الثلاثة مثل ما اتحدت الأديان في جوهرها وأصلها وغايتها، وأن بهذا الاتحاد يكون البشر قد خطى نحو السلام خطوة كبيرة في هذه الحياة القصيرة. . . ولكن لما علمت أن دون اتحاد أهل الأديان، تلك الهوات العميقة، وأولئك المرازبة الذين جعلوا كل فرقة بمنزلة وحانوت، وكل طائفة كمنجم من مناجم الذهب والفضة، ورأس مال تلك التجارات، ما أحدثوه من الاختلافات الدينية، والطائفية، والمذهبية، عـلى حد قـول الشاعر:

قد يفتح المرء حانوتاً لمتجره وقد فتحت لك الحانوت في الدين صيرت دينك شاهينا تصيد به وليس تفلح أصحاب المسواهين! علمت أن أي رجل يجسر على مقاومة التفرقة ونهذ الاختلاف، وإنارة أفكار الحلق، بلزوم الائتلاف، رجوعاً إلى أصول الدين الحقة، فذلك الرجل، هو هو يكون عندهم قاطع أرزاق المتجرين في الدين، وهو هو في عرفهم: الكافر، الجاحد، المارق، المخردق، المهرتق، المفرق.. الخ... الخ...(١)».

ومن ثم فلقد كان الرجل دائم التفريق ما بين الدين، بتعاليمه الجوهرية النقية، وما بين أعمال أولئك الذين يحسبون خطأ على الدين، فهو القائل: وليس من خطأ أراه أكبر من مس كرامة دين لمجرد عمل يأتيه فرد من تابعي هذا الدين، واعتقد أن الهيئة البشرية لا يمكنها أن تستغنى عن سلطتين: زمنية، وروحية (٢)».

وكأنما هو بذلك يقف نفس الموقف الذي وقفه من قبل الإمام على بن أبي طالب، كرم الله وجهه، والذي تمثل في قولته الشهيرة الحكيمة: وأعرف الرجال بالحق، لا الحق بالرجال ال. وهي القولة التي كان الأمام أبو حامد الغزالي شديد الإعجاب بها، والتكرار لها في عديد من المواقف والكتب والصفحات.

بل إن نضج الأفغاني وعمق تفكيره في فهم هذه القضية، قضية الأخاء الوطني، وعدم التفرقة بين المواطنين على أساس من العقائد الدينية، والمضمون السمح التقدمي الذي أعطاه لشعارات والجامعة الإسلامية»، قد قاد الرجل إلى موقف متميز تماماً عن مواقف أخرى لمفكرين ومناضلين آخرين، رفعوا هذا

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٩٤، ٢٩٥.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق. من ٣٢٢.

الشعار، وحاربوا، من خلفه، الاستعمار، ظانين أن المعركة التحريرية إنما هي ومعركة دينية، وأن الصراع في جوهره إنما هو بين المسيحية والإسلام، وأن والمسألة الشرقية، إنما كانوا يصدقون بطريق ضمني وغير مباشر لذلك الزعم الذي زعمه قادة الغزوات الصليبية، والذين خدعوا شعوبهم وغوغاءهم بصور الصليب والمسيح والعذراء، وآبات الانجيل، بينها كانت حملاتهم هذه نها استعمارياً تحالفت فيه قوى الاقطاع الأوروبي، والرجعية الكنسية، والمدن التجارية الأوروبية التي يسيل لعاب، تجارها للتجارة العالمية الكبرى، المارة بالعالم العربي يومثذ كل خيوطها.

إن الأفغاني يدرك أن هذا ليس جوهر الصراع، ومن ثم فإن هذا ليس جوهر أسباب «المسألة الشرقية»، وأنه وإذا كان للضغينة الدينية شيء من الدخل في إيجاد المسألة الشرقية، والاحتفاظ بها، فإنها ليست هي كل أسباب المسألة.. إن مسألة الدين لم تكن هي وحدها الفاعلة في أمر المسألة الشرقية، التي امتدت، وستمتد إلى غير تركيا، وستعم كل قارة وكل حكومة تتفق في شكلها وحكمها وتفريطها مع حكومة تركيا "؟».

وهو هنا لا يقدم لنا فقط هذا النضج الذي أشرنا إليه، بل ويرى أن القضية إنما تتعلق بأسباب موضوعية أوصل العالم الشرقي إليها ضعف الحكومة العثمانية، وأن أية حكومة في أية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٢٢٨، ٢٢٩.

قارة، ومن أي لون أو جنس أو دين تصل إلى هذا القدر من التفريط وهذه الدرجة من التخلف لا بد وأن تغري أولئك الذين تدفعهم الأطماع الامبريالية بغزو بلادها وفرض السيطرة على شعبها، وإخضاع كل مقدراتها للسلب والنهب والقهر والاغتيال.

فإذا وضعنا فكر الأفغاني هذا في إطار عصره وثقافته، وكذلك في إطار عظمته الفكرية وفعاليته النضالية، أدركنا، لا مدى العمق فحسب، بل والعظمة التي احتواها هذا التراث الثوري العمري الإسلامي اللذي تمثل وتجسد في الفيلسوف الشائر العملاق.

\* \* \*

## بين الجامعة الإسلامية والقومية:

في الفصل القادم من هذه الدراسة سنقدم فكر جمال الدين الأفغاني حيال المسألة القومية عامة، ومسألة العروبة على وجه الخصوص، عندما بلغ هذا الفكر أوج نضجه وقمة وضوحه. وسنحكي ساعتئذ عن الرجل، ومن خلال نصوصه وعباراته، ومن واقع مواقفه العملية والنضالية، أشياء كثيرة يراها البعض جديدة وغريبة، وتراها الأغلبية الساحقة حاملة لفكر قومي ناضج، لم يطرق ذهنها من قبل، أن عقل الرجل قد استشرفه أو وصل إليه وبلغ فيه هذا الحسم والوضوح.

وإذا كان سوعد ذلك هو الفصل القادم من هذه الدراسة، فإن

موضوع هذه الصفحات التي نحن فيها هو المرحلة التي سبقت نضوج فكر الأفغاني القومي، وماذا كان موقف الرجل من العملاقة بين فكر الجامعة الإسلامية وشعاراتها وبين الفكر القومي والقسمات القومية وفكرة القومية، وهو الذي ناضل تحت شعارات الجامعة الإسلامية وعاش عصر ازدهار القوميات، وخالطت حياته ونضالاته هذا الفكر في الحقل الثقافي وفي ميدان التطبيق؟؟..

ونحن نستطيع أن نجد بعض الدراسات التي أشارت إشارة سريعة إلى موقف الأفغان من التفكير القومي، والتي نعدها خطوة على درب المحاولات الجادة في استكشاف هذا الميدان من ميادين تفكيره، والتي قسمت تطور فكره في هذا الصدد إلى مراحل ثلاث:

- ١ ـ عندما كان يرفض إعطاء أي وزن للفكر القومي
   والخصائص القومية، مكتفياً بوحدة العقيدة الدينية.
- ٢ ـ وعندما اعترف بالخصائص القومية إلى جوار عامل وحدة
   العقيدة الدينية.
- ٣ وعندما اعترف بأن الغلبة في التأثير إنما هي «لجامعة اللسان»، ومن ثم للخصائص القومية على وحدة الاعتقاد الديني<sup>(١)</sup>.

 <sup>(</sup>١) راجع في ذلك: ساطع الحصري (ما هي القومية؟) وكذلك كتابنا: العروبة في العصر الحديث.

ونحن وإن كنا نعتبر هذه المحاولة من المحاولات الجادة التي خرجت على ذلك الموقف التقليدي الخاطىء الذي أشاعه عن الأفغاني كل الذين ترجموا لحياته وفكره، والذين سلكوه في سلك دعاة والجامعة الإسلامية، ووالوحدة الدينية، بالمعنى المعادي للفكر القومي، والرافض لنشأة القوميات، إلا أننا لا نعطي لهذه المحاولة في التقويم الدقيق والتحليل النهائي أكثر من قيمة الخطوة الأولى الجادة في هذا السبيل، ذلك لأن التعمق في دراسة فكر الرجل في هذا الباب، والوقوف وجهاً لوجه مع نصوصه ومواقفه هو أولاً وقبل كل تعليق أو تفسير أو تخريج، إنما يضعنا أمام حقيقة موضوعية صلبة تقول: إن فكر الرجل قد مر في هذا المقام جرحلتين اثنتين لا بجراحل ثلاث:

وأولى هاتين المرحلتين هي التي اتسمت بعدم الوضوح في العلاقة ما بين والجامعة الإسلامية و والوحدة الإسلامية ، وما بين والقومية و وتكوين المجتمعات على أساس قومي حديث . . . ومن ثم جاء فكره فيها حاوياً لكثير من التعبيرات والأحكام التي تبدو مناقضة بعضها البعض الآخر ، غير منسجمة في سلك واحد ، ولا هي صادرة من منطلق فكري كامل الحسم والوضوح . وهذه هي المرحلة التي سنتناولها في هذه السطور ، أما المرحلة التي سنتناولها في هذه السطور ، أما المرحلة التي سنقرد لها الفصل القادم من هذه الدراسة .

ونحن نستطيع إذا شئنا غربلة فكر الرجل حيال هذه القضية

في المرحلة الأولى، وتمييز، وتبويبه، أن نضع في أمكنة محددة ومتميزة، وتحت عناوين متمايزة عديداً من النصوص والعبارات والأفكار التي قيلت في هذا الباب.

فنحن نجد العديد من العبارات التي تتحدث عن وغناء الإسلام عن القومية (الجنسية)، والتي استغلها البعض، بحسن نية أو بسوئها، ليجعلوا من فكر الرجل حكماً يقضى «بعداء الإسلام للقومية»، ناسين أو متناسين الفرق الجوهري بين والغناء» و والعداءه؟!

ومثل هذه العبارات نجدها أكثر ما نجدها في مقالات [العروة الوثقى] (١) أو في الأفكار والمقالات التي نشرت بها ثم اقتبست أو نقلت في كتاب الأفغاني (الخاطرات)، ومن أمثلتها الحديث عن أنه ولا جنسية للمسلمين إلا في دينهم (٢)، وكذلك قول الأفغاني وعلمنا وعلم العقلاء أجمعون أن المسلمين لا يعرفون لهم جنسية إلا في دينهم واعتقادهم (٣)، وقوله كذلك مخاطباً المسلمين: وواعتصموا بحبال الرابطة الدينية التي هي أحكم رابطة اجتمع فيها التركي بالعربي، والفارسي بالهندي، والمصري بالمغرب، وقامت لهم مقام الرابطة النسبية والحديث عن أن هذه الفكرة وقامت لهم مقام الرابطة النسبية والحديث عن أن هذه الفكرة

<sup>(</sup>١) وهي التي ظهرت أعدادها الثمانية عشر ما بين ١٣ مارس سنة ١٨٨٤ م. و ١٧ أكتوبر سنة ١٨٨٤ م.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٣٤٧.

 <sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص ٣٠٧.

<sup>(</sup>٤) المصدر السابق. ص ٣١٠.

إنما هي استنتاج منطقي واقعي من التاريخ الإسلامي لحياة المسلمين، إذ أن و.. هذا ما أرشدنا إليه سير المسلمين من يوم نشأة دينهم إلى الآن، لا يعتدون برابطة الشعوب وعصبيات الأجناس، وإنما ينظرون إلى جامعة الدين، لهذا ترى المغري لا ينفر من سلطة التركي، والمفارسي يقبل سيادة العربي، والهندي يذعن لرياسة الأفغاني، ولا اشمئزاز عند أحد منهم ولا انقباض، يذعن لرياسة الأفغاني، ولا اشمئزاز عند أحد منهم ولا انقباض، وأن المسلم في تبدل حكوماته لا يأنف ولا يستنكر ما يعرض عليه من أشكالها وانتقالها من قبيل إلى قبيل ما دام صاحب الحكم حافظاً لشأن الشريعة ذاهباً مذاهبهاه (١).

والأساس المنطقي لفكرة الأفغاني هذه في هذه المرحلة من مراحل تفكيره إنما يرتكز على مرتكز يرى أن القومية بقسماتها وخصائصها إنما هي ضرورة مسببة عن أسباب، وأنها تزول بزوال هذه الأسباب، وأن للمسلمين عنها بديل يقضلها، ومن ثم فإن فيه الغناء عنها، ألا وهو اتحادهم في الملة والاعتقاد في ظل حكم ومثالي، هو أشبه ما يكون بحكم والمدن الفاضلة، وهو عند الأفغاني شرط لزوال ضرورة بناء المجتمعات والدول بحكم أساس القومية والجنسية. فهو يرى أنه: لو زالت الضرورة لهذا النوع من العصبية (أي العصبية الجنسية والقومية») تبع هو الضرورة في الزوال كها تبعها في الحدوث بلا ريب، وتبطل الضرورة في الزوال كها تبعها في الحدوث بلا ريب، وتبطل الضرورة بالاعتماد على حاكم تتصاغر لديه القوى وتتضاءل

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٢٤٩، ٣٥٠.

لعظمته القدرة وتخضع لسلطته النفوس بالطبع، وتكون بالنسبة اليه متساوية الأقدام، وهبو مبدأ الكيل وقهار السماوات والأرض، ثم يكون القائم من قبله بتنفيذ أحكامه مساهماً للكافة في الاستكانة والرضوخ لأحكام أحكم الحاكمين، فإذا أذعنت الأنفس بوجود الحاكم الأعلى، وأيقنت بمشاركة القيم على أحكامه لعامتهم في التطامن لما أمر به اطمأنت في حفظ الحق ودفع الشر إلى صاحب هذه السلطة المقدسة، واستغنت عن عصبية الجنس لعدم الحاجة إليها، فمحى أثرها من التفوس. والحكم الله العلي الكبيرة.

وبعد أن يصور الأفغاني هذه الحالة التي ربحا كانت أليق، من حيث مثاليتها وسموها، بعصر لا زلنا نحن في انتظاره، بل نتمناه لأبنائنا وأحفادنا، يوم تتخطى الإنسانية فيه عصر القوميات إلى رحاب أكثر اتساعاً وأغنى بالمفهومات الإنسانية، من عصرنا نحن، فضلاً عن عصر جمال الدين، بعد ذلك يضيف قوله: ووهذا هو السر في إعراض المسلمين، على اختلاف أقطارهم، عن اعتبار الجنسيات، ورفضهم أي نوع من أنواع العصبيات، ما عدا عصبتهم الإسلامية، فإن المتدين بالدين الإسلامي، متى رسخ فيه اعتقاده يلهو عن جنسه وشعبه ويلتفت عن الرابطة المخاصة إلى العلاقة العامة وهي علاقة المعتقد(۱).

 إنها قد قيلت وصيغت في مرحلة مبكرة نسبياً من مراحل حياة الرجل ونضاله، وأنها من ثم قد كانت خطوة في طريق نضج فكره القومي، كها سيجيء فيها بعد، فإننا نود أن نضيف، دونما دخول في التفاصيل أو التحليل والاستنتاج، أن ورود أغلب هذه الأفكار، ومعظم هذه النصوص في (العروة الوثقي) يجعلنا لا نحسبها جيعاً على جمال الدين وخاصة إذا علمنا أنه كان يدير سياسة الجريدة، باسم تنظيم أيمي تنتشر قواعده من الهند إلى مصر، متخطياً قوميات المسلمين.

فإذا نحن مضينا قدماً في محاولتنا التمييز والتبويب لفكره هذا في مرحلته هذه، فإننا نستطيع أن نجد له العديد من النصوص والعبارات التي تتحدث عن وأن الرابطة الملية أقوى من الرابطة الجنسية، فهو يتحدث عن المسلمين فيرى وأن رابطتهم الملية أقوى من رابطة الجنسية واللغة، (١).

فإذا ما غادرنا (العروة الوثقى) إلى كتابه (الخاطرات) وبحثنا عن العبارات التي يمكن أن نسلكها في هذا الباب فإننا واجدون قوله الذي يتحدث فيه عن «حكمة الدين» والعمل بها، وهي التي جمعت الأهواء المختلفة، والكلمة المتفرقة، وكانت للملك أقوى من عصبية الجنس وقوته» (٢).

ولكنتا نجده في مكان آخر من هذا الكتاب يتحدث عن

<sup>(</sup>١) عبلد (العروة الوثقي) ص ٣١.

<sup>(</sup>٢) (الخاطرات) ص ٢٥٧.

المسلمين فيرى وأن رابطتهم الملية مع رابطة اللسان أقوى من روابط الجنسية و(١) وهو هنا يضيف رباط اللسان للرابطة الملية ، على عكس النص الأخير الذي قدمناه من (العروة الوثقى) وأوردناه منذ سعلور ، وهو تطور هام في فكر الرجل يجب أن تلحظه البصيرة الباحثة عن تطور فكره في هذا الميدان.

فإذا نحن مضينا خطوة أبعد في هذه المحاولة، فإننا واجدون لديه مجموعة من الصياغات والعبارات التي تعترف بكل من والروابط المقومية، ووالروابط الملية الاعتقادية، وترى في كل منها دعامة للملك والحمية عليه، وعركاً للمكارم والأعمال النبيلة الشريفة، كما يؤكد السلطان القاهر لكل من روابط الجنس والدين على الإنسان، فيقول: وإن صاحب اللحمة في الأمة، وأن مرضت أخلاقه واعتلت صفاته، إلا أن ما أودعته الفطرة وثبت في الجبلة، لا يمكن عوه بالكلية، فإذا أساء في عمله مرة أزعجه من نفسه صائح الوشيجة الدينية أو الجنسية، فيرجع إلى الإحسان مرة أخرى، وأن ما شد بالقلب من علائق الدين أو الجنس لا يزال بجذبه آونة بعد آونة لمراعاتها والالتفات إليها ويميله الحنسية، معه بتلك العلائق وأن بعدواء (٢).

ثم يمضي الرجل ليؤكد سلطان الروابط الجنسية (القومية) ويراها «فطرة فطر الله الناس عليها، أن الملتحم مع الأمة بعلاقة

<sup>(</sup>١) الصدر السابق، ص ٤١٦.

<sup>(</sup>۲) (الأعمال الكاملة) ص ۲۰۰.

الجنس أو المشرب يراعي نسبته إليها ونسبتها إليه، ويواها لا تخرج عن سائر نسبه الجناصة به، فيدافع الضيم عن الداخلين معه في تلك النسبة دفاعه عن حوزته وحريم. . هذا إلى ما يعلمه كل واحد من الأمة أن ما تناله أمته من الفوائد يلحقه حظ منها، وما يصيبها من الأرزاء يصيبه سهم منه على . ثم يمضي ليتحدث عن قوة رابطة الدين الإسلامي لينتهي إلى وأن كلاً من الجامعتين الجنسية على النحو السابق، والدينية ومبدآن للحمية على الملك ومنشآن للغيرة عليه واله .

كما يعيب الأفغاني على كثير من مفكري الحضارة الغربية هجومهم الظالم على المسلمين، ورميهم لهم بالتعصب بسبب حديثهم عن الرابطة الملية، فيرى، في رده عليهم، وجوب إضافة التعصب الاعتقادي المعتدل إلى التعصب الجنسي (القومي) ومزاملته له في نفس الطريق وللذات الغايات والأهداف، فيتساءل: «أي أصل من أصول العقل يستندون إليه في المفاخرة والمباهاة بالتعصب الجنسي فقط، واعتقاده فضيلة من أشرف المفضائل، ويعبرون عنه بمحبة الوطن، وأي قاعدة من قواعد العمران البشري يعتمدون عليها في التهاون بالتعصب الديني المعتدل وحسبانه نقيصة يجب الترفع عنها؟!»(٢).

فإذا عرضت للأفغاني في حياته العملية ومواقفه النضالية

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٣٩٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٣٠٧.

معضلات تستدعي الإدلاء بوجهة نظره المبنية على أسس في هذا الباب، وجدناه يزامل ما بين رابطة الاعتقاد ورابطة الجنس، فيطلب من والفارسيين والأفغانيين أن يراعوا الكلمة الجامعة والصلة الجنسية، ولا يجعلوا الاختلاف الفرعي في المذاهب سبباً في خفض الكلمة الإسلامية وقطع الصلة الحقيقية»(1).

فإذا ما كانت المعضلة العملية التي تطرح نفسها على بساط البحث وتطلب الجواب هي قضية «الوحدة» وبناء «الدولة»، كان الأفغان سياسيا وحكيها وواقعيا، يعطى لعوامل الوحدة الاعتقادية حقها، ولا ينكر أثر التمايز القومي بين الذين يعتنقون الإسلام، فيقول: إنه ومن وأدرنة» إلى «بيشاور» دولاً إسلامية متصلة الأراضي، متحدة العقيدة، بجمعهم القرآن... أليس لهم أن يتفقوا على الذب والإقدام كما اتفق عليهم سائر الأمم؟؟ ! . ولو اتفقوا فليس ذلك ببدع منهم ، فالاتفاق من أصول دينهم . . . ، ثم يمضي ليقول: «لا التمس بقولي هذا أن يكون مالك الأمر في الجميع شخصاً واحداً، فإن هذا ربما كان عسيراً، ولكني أرجو أن يكون سلطان جميعهم القرآن، ووجهة وحدتهم الدين، وكل ذي ملك على ملكه، يسمى بجهده لحفظ الآخر ما استطاع، فإن حياته بحياته وبقاءه ببقائه. ألا إن هذا، بعد كونه أساساً لدينهم، تقضي به الضرورة وتحكم به الحاجة في هذه الأوقات»<sup>(٢)</sup>.

<sup>(</sup>١) مجلد (العروة الوثقي) ص ٢١٦.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٣٤٥.

فهو هنا يرى للعوامل الخاصة بوحدة العقيدة ثماراً بجب أن ترعى ويستفاد منها، وهي خاصة بالجانب الروحي المنبعث من سلطان القرآن ووحدة الدين، وأن للتمايز القومي مقتضيات يجب أن تراعى وتشمر وجزراً عن المجتمعات القومية في داخل هذا الثوب الفضفاض المتمثل في وحدة الاعتقاد، حيث يظل، كل ذي ملك على ملكه، قائماً بواجبه حيال الآخرين وتضامناً لا وحدة أو واتحاده كما فهم ذلك البعض فأشاعه عن جمال الدين.

على أن هذا ليس كل ما في فكر الرجل ومواقفه العملية والنضائية حيال هذه القضية في هذه المرحلة التي نسوق عنها الحديث في هذه الصفحات، ففي ذات الوقت الذي كان يصدر فيه الأفغاني (العروة الوثقى)، وخلال السنوات الثلاث التي أعقبت فشل الثورة العرابية، وأثناء إقامته بباريس، القي المستشرق الفرنسي وأرنست رينان، في جامعة والسربون، محاضرة تناولت ثلاث نقاط:

١ ـ وخطأ المؤرخين في قولهم (علوم العرب، وفنون العرب،
 وتمدن العرب، وفلسفة العرب) مع أن هذه الأشياء نتاج
 الأمم غير العربية أكثر منها نتاجاً للأمة العربية».

٢ - وإن الإسلام لا يشجع على العلم والفلسفة والبحث الحر، بل هو عائق لهماء.

٣- «إن العنصر العربي بطبيعته أبعد العقول عن الفلسفة والنظر فيها» (٣).

<sup>(</sup>١) (زعياء الإصلاح) ص ٨٦، ٨٧.

ونحن نلاحظ أن كل الذين ينكرون الخصائص القومية، ويرون في الإسلام نفياً للقوميات، وفي الحضارة الإسلامية نفياً للحضارة العربية، يستطيعون أن يتفقوا مع «رينان» في اتهامه الأول، أو ادعائه الأول، وهم بالفعل ـ للأسف ـ متفقون معه في هذا الإدعاء، ومن ثم فإننا نستطيع أن نبصر في رد جمال الدين الأفغاني على وأرنست رينان، فكراً قومياً واضحاً وناضجاً، بل ودَفَاعاً عن العرب والعروبة بالذات، وهو أمر له دلالة، بل ما أحراه أن يكون بمثابة الإرهاص لذلك النضج القومي، ولهذا الدفاع عن العرب والعروبة ومقومات قوميتهم، فيها بعد هذه المرحلة من مراحل تفكير جمال الدين. فهو الذي، في رده على ورينان، يتحدث، ضمن ما يتحدث، عن أن والكل يعلم أن الشعب العربي خرج من حال الهمجية التي كان عليها وأخذ يسير في طريق التقدم الذهني والعلمي، ويغذ السير بسرعة لا تعادلها إلا سرعة فتوحاته السياسية، وقد تمكن في خلال قرون من التكيف بالعلوم اليونانية والفارسية... فتقدمت العاوم تقدماً مدهشاً بين العرب، وفي كل البلدان التي خضعت لسيادتهم. . . كان العرب في ذلك الجهل حين شرعوا يتناولون ما تركته الأمم المتمدنة، فأحيوا تلك العلوم المندثرة، ورقوها وخلعوا عليها بهجة لم تكن لها من قبل. أو ليس هذا دلالة، بل برهاناً على حبهم الطبيعي للعلوم؟؟! صحيح أن العرب أخذوا عن اليونان فلسفتهم كها أخذوا عن اليونان فلسفتهم كها أخذوا عن الفرس ما اشتهروا به، بيد أن هذه العلوم التي أخذوها بمحق الفتح قد

رقوها ووسعوا نطاقهاء ووضعوها ونسقوها تنسيقأ منطقيأ وبلغوا سا مرتبة من الكمال تدل على سلامة الذوق وتنطوى على التثبت والدقة النادرين. . . جاء اليوم الذي ظهر فيه منار المدنية العربية على قمة جبال البرانس يرسل ضوءه وبهاءه على الغرب، فأحسن الأوروبيون إذ ذاك استقبال أرسطو بعد أن تقمص الصورة العربية، ولم يكونوا يفكرون فيه وهو في ثوبه اليوناني على مقربة منهم، أو ليس هذا برهاناً آخر ناصعاً على مزايا العرب الذهنية وحبهم الطبيعي للعلوم؟؟ . . . يه ثم يمضي الأفغاني ليقدم لنا فكراً عميقاً يتعلق بقضية الأجناس مدافعاً عن عروبة جماعات وأقاليم يريد «رينان» أن يسلبها من العروبة فيسلبنا مجدها الحضاري والثقافي، فيقول جمال الدين: ه.. إن الحرانيين(١٠) ~ كونوا عرباً، وإن العرب لما احتلوا أسبانيا لم يفقدوا جنسيتهم بل ظلوا عرباً، وإن اللغة العربية كانت إلى ما قبل الإسلام بعدة قرون لغة الحرانيين، وكونهم قد حافظوا على ديانتهم القديمة وهي والصابئة» ليس معناه أنهم لم ينتموا إلى الجنسية العربية، وقد كانت أكثرية نصارى الشام عربا غسانيين اهتدوا بهدى النصرانية. أما ابن باجه وابن رشد وابن طفيل(٢) فلا يمكن القول بأنهم أقل عربية من الكندي بدعوى أنهم لم يولدوا في.

<sup>(</sup>١) وهم سكان مركز حضاري لعب دوراً بارزاً في الفلسفة والفلك والتنجيم في شمال العراق.

 <sup>(</sup>۲) وهم قلاسفة أندلسيون، توفوا بالمغرب، الأول سنة ١١٣٨ م والثاني سنة ١١٨٥ م أما ابن رشد فقد ولد سنة ١١٢٦ م ونوفي سنة ١١٩٨ م.

جزيرة العرب، وخصوصاً إذا اعتبرنا ألا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتهاء(١٠).

ونحن نستطيع أن نبصر في هذا الحديث الذي يدافع به الأفغاني عن العرب والعروبة ويحاجج به عن الخصائص والميزات القومية والحضارية للأمة العربية، نضجاً في تفكيره القومي يمثل وجهاً من وجهي عملة تفكيره حيال هذه القضية في هذه المرحلة من مراحل تطوره ونضاله .. كها نستطيع أن نلفت الأنظار، بل وأن نطلب من الجميع أن يمعنوا النظر في عبارته الحاسمة التي تقول: إنه ولا سبيل إلى تمييز أمة عن أخرى إلا بلغتها، لأن هذه العبارة تقود جمال الدين إلى ساحة التفكير القومي الناضج، وتمهد لأصالة تفكيره القومي الذي سيأتي الحديث عنه في الفصل القادم من هذه الدراسة.

فإذا أضفنا إلى كل ما تقدم تلك التجربة التي صنعها جمال الدين الأفغاني بمصر خلال السنوات الثمانية التي عاشها فيها (١٨٧١ ـ ١٨٧٩ م) وكيف تعلق بها وبأهلها وبنضال شعبها، وعلق على كل ذلك الكثير من الآمال، وكيف اعتبرها إذا استعرنا تعبيرنا الحديث ـ القاعدة والمنطلق للطور الجديد الذي أراد أن يصل بالعالم الشرقي إلى رحابه وساحاته، فقال عنها: إن ومصر أحب بلاد الله إلى . . ه(٢)، وسماها وباب

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٢٠٨ ، ٢٠٩.

<sup>(</sup>٢) (الخاطرات) ص ٢٤٥.

الحرمين...» (() ورأى أنه وإذا أتحد المصريون، ونهضوا كأمة لا ترى بدأ من استقلالها، ولا تقبل به بديلًا، وثبتوا على شيء من الجسور والحيف والقتل في بادىء الأمر، وصبروا ورابطوا وارتبطوا، فبشر المصريين بحسن المآل، ونيل الاستقلال، ()، كها رأى فيهم أنهم واحفاد الغزاة الفاتحين من أعز قبائل العرب، وإخوانهم الأقباط أحفاد أولئك الأشداء الذين آثارهم تدل على عظم همهم، ().

كها أبصر آثار الحكم الوطني المدني الذي أقامه بها محمد علي باشا وكيف دكان المتأمل في سيرها هذا يحكم حكياً ربحا لا يكون بعيداً عن الواقع، لا بد أن تصير في وقت قريب أو بعيد، كرسي مدنية لأعظم الممالك الشرقية، بل ربحا كان ذلك أمراً مقرراً في أنفس جيرانها من سكان البلاد المتاخمة لها، وهو أملهم الفرد كلها ألم خطب أو عرض خطر. . ه (1).

فإذا انضم إلى عباراته هذه وأحكامه التي أشرنا إلى نماذج منها موقفه العملي خلف الحركة اللورية التي أثمرت الثورة العرابية، ورفعه لشعار (مصر للمصريين)، وتأسيسه «للحزب الوطني، الأول، الذي تكون سراً، وضم رجالات الشورة العرابية البارزين... وتذكرنا أثر كل ذلك ودلالته القومية ومعناه بالنسبة

<sup>(</sup>١) المصادر السابق. ص ٢٠٧، ٢٠٨.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٢٩١.

<sup>(</sup>٣) المعدر السابق. حن ٢١٦.

<sup>(1) (</sup>الأعمال الكاملة) ص ٤٦٧.

للدولة العثمانية وارتباط مصر بها، القائم في ذلك التاريخ، أدركنا مكان الفكر القومي من ذهن جمال الدين يومئذ، وهو الذي تحدث عن مصر والمصريين زمن حكم محمد علي باشا يوم أن «اعتدلت المشارب المذهبية، حتى كان لهم زمن أحس فيه كل واحد ينسبته من الآخر بأته دوطني مصري»، وارتفعت بذلك أصواتهم بعد ما جالت فيه أفكارهم» (١).

إذا أبصرنا كل ذلك استطعنا أن نحدد بوضوح وجلاء:

- ١ أن جمال الدين الأفغاني قد عآش فترة من الزمن هي التي سبقت إملاءه لكتابه (الخاطرات)، كانت تشوب أفكاره القومية أفكار عن «الوحدة» الملية، و «غناء» الروابط الجنسية.
- ٢ وأنه في هذه الفترة بالذات كانت له صياغات وعبارات وأفكار ومواقف تعكس موقفاً فكرياً ناضجاً إزاء القضايا القومية، وإزاء قضية العروبة على وجه التحديد.
- ٣-وأن موقفه من مصر وأهلها، والآمال التي علقها عليها وعليهم، وحديثه عن تبلور عناصر «الأمة» بين أهلها، إنما يقدم إضافة فكرية قومية ناضجة إلى الصياغات التي قدمها في هذا الباب.

ومن ثم نستطيع أن نقول: إن فكر جمال الدين الأفغاني حول

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٦٦.

العلاقة فيها بين شعارات (الجامعة الإسلامية) وما بين الأفكار القومية، كانت في هذه المرحلة تحمل شيئاً من الازدواج، والتعميم، وعدم الحسم، وأنها من ثم كانت خطوة على الدرب، ذلك الدرب الذي شهد الحسم والوضوح من الفيلسوف الكبير، حيال هذه القضية، بعد ذلك، كما سيأتي الحديث عنه عندما نتناول موقفه من القضية القومية، والقومية العربية بالذات.

## الخلافة العثمانية:

وحتى تكتمل الصورة تماماً، ويكون من حقنا أن ننتقل إلى الحديث عن الفكر القومي في مرحلة نضوجه عند الأفغاني، لا بد لنا من تناول موقفه من الحلافة العثمانية، وقضية قيادة غير العرب للأمة العربية، بالإشارة والتعليق.

ونحن نستطيع أن نلمح، دونما عناء أو إجهاد لنصوص الأفغاني، أن موقفه من الخلافة العثمانية قد خضع لتقلبات وتطورات فرضتها الظروف الموضوعية للمعركة التي ناضل فيها وبها، وبالذات ظروف المعركة ضد الاستعمار.

فهو عندما تأكد أن الزحف الاستعماري والخطر الامبريالي هو العدو الرئيسي للعالم الإسلامي، قذف بكل قواه وإمكانياته في المعركة ضد هذا الخطر، وألقى بحبال «التعاون» و «الوحدة» و «الاتحاد» إلى كل القوى التي تتناقض مصالحها ـ كلياً أو جزئياً، دائياً أو مؤقتاً، الصلبة والحشة ـ مع هذا الخطر الساحق والرهيب.

وفي هذا الإطار، وفي مثل هذه الظروف، تغتفر للرجل أخطاء، بل وتبرر له مواقف قد لا تكون صائبة ودقيقة، وخاصة بمقايسنا نحن اليوم، التي تحكم على الأحداث التاريخية وما صحبها من مواقف فكرية، بعد أن شهدت النتائج التي ترتبت على ما سبقها من مقدمات.

فإذا كان الأفغاني ويؤخذ من مجمل أحواله أن الغرض الذي كان يصوب نحوه أعماله. والمحور الذي كانت تدور عليه آماله، توحيد كلمة الإسلام وجمع شتات المسلمين في سائر أقطار العالم في حوزة دولة واحدة إسلامية تحت ظل الخلافة العظمى، وقد بذل في هذا المسعى جهده وانقطع عن العالم من أجله، (١) فإن السبب في ذلك هو أن الرجل كان يعلق آمالًا على الخلافة العثمانية في المعركة الدائرة بين العالم الإسلامي وبين الاستعمار ومن ثم كان يريد استخدام التناقضات، أية تناقضات، بين هذه الخلافة وبين القوى الاستعمارية الغربية، والانجليزية بالذات، لتشد من أزر المناضلين في هذا الصراع، وهو وإن بالغ في آماله هذه حيناً، فإنه نوع من الخطأ المعروف الدوافع والواضح الأسباب، فلقد قال: إننا وكنا على يقين ولا نزال عليه، أن الذات الشاهانية، وهي الأب الأكبر لعموم المسلمين، وهي الكافلة للشريعة، الحافظة للدين، هي أجدر الناس بالالتفات إلى حركة الأعداء في البلاد الإسلامية، وهي لا تألوا جهداً في

<sup>(</sup>١) عمد عبده (مقدمة الرد على الدهريين) ص ١٥.

## تعويق سيرهم وإحباط أعمالهم(١).

ولقد ساعد الأفغاني على تعليق هذه الأمال، المبالغ فيها، على هذه الخلافة المتهالكة المتهاوية، التي كانت قد آلت إلى سرطان يعمل تدميره في خلايا جسم العالمين العربي والإسلامي، أنه كان على معرفة ودراية بصفات السلطان العثماني عبد الحميد، وخلقه وكفاءاته، وكان هذا السلطان داهية ذا قدرات وكفاءات ذات مفعول وآثار كبرى. ولذلك فإننا نرى جمال الدين الأفغاني يتحدث عنه فيقول: وأما ما رأيته من يقظة السلطان وشدة علمه، وإعداده العدة اللازمة لابطال مكايد أوروبا، وحسن نواياه واستعداده للنهوض بالدولة (الذي فيه نهضة المسلمين عموماً)، فقد دفعني إلى مد يدي له، فبايعته بالخلافة والملك، عموماً)، فقد دفعني إلى مد يدي له، فبايعته بالخلافة والملك، عماماً علم اليقين أن الممالك الإسلامية في الشرق لا تسلم من عالم أوروبا، ولا من السعي وراء إضعافها وتجزئتها، وفي الأخير ازدرادها واحدة بعد أخرى، إلا بيقظة وانتباه عمومي، وانضواء تحت راية الخليفة الأعظم (۱)».

ولكن الأفغاني، وهو المناضل الذي مد يده للخليفة العثماني وبايعه بالملك، مؤملًا أن يقود الشرق في المعركة ضد الاستعمار، وجد أن دهاء عبد الحميد إنما هو موجه ضد الأحرار والثوار بالدرجة الأولى، وأن الجوانب الايجابية من صفاته وكفاءاته إنما

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغان) ص ٢٠٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٢٤٦.

هي حبيسة الحاشية الفاسدة الظالمة القابضة على أزمة الأمور وخيوط الأحداث، وعندما أيقن أن هذه الحلافة قد تحولت إلى مسخ مشوه، واسم على غير مسمى، وأنها لم تعد جديرة بالأمال المنتظرة التي علقها عليها، بدأ يعيد النظر في موقفه، وقال عنها، ساخراً منها: وخلافة عظمى؟! وإمامة كبرى؟!

لقد هنزلت حتى بندا من هنزالها كلاها، وحتى سامها كنل مفلس! (۱) ع

وعندما أبصر الأفغاني ألا أمل في صلاح السلطان عبد الحميد أو إصلاحه، أخذ يجاهر بعدائه، ولم يتحرز في توجيه اللوم له أو الهجوم عليه، وحدث يوماً أن كان جمال الدين في حضرة السلطان، وأخذ يعبث بحبات مسبحته أثناء حديث السلطان إليه، وكان ذلك في نظر حاشيته وكبيرة لا تحدث، ولم يسمع عن حدوثها من قبل، فخاطبوه في ذلك عقب المقابلة مباشرة، فأجابهم بكلمات ذهبت مثلاً، عندما قال: وسبحان الله! إن جلالة السلطان يلعب بمقدرات الملايين من الأمة على هواه، وليس من يعترض منهم، أفلا يكون لجمال الدين حق أن يلعب في سبحته كيف بشاء؟!!(٢))

حتى إذا فاض الكيل بالفيلسوف الثائر، لم يحجم عن أن يدخل على السلطان يوماً ليوجه إليه الحديث فائلاً: ١٠٠٠ أتيت الاستميح

<sup>(</sup>١) الصدر السابق. ص ٢٤٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٢٤٨.

جلالتك أن تقيلني من بيعتي لك، لأني رجعت عنها. . بايعتك بالحلافة، والخليفة لا يصلح أن يكون غير صادق الوعد. . !(١):

وهو موقف فريد في مستواه من القوة، ودرجته من الشجاعة والبأس والاقدام، ومن ثم فهو خليق بقدر جمال الدين وعزمه الثوري العملاق، كها أنه هو الموقف الملائم لإيمان الرجل بالحكم الدستوري الشوري، ونفوره الشديد من الحكم الفردي، وشغفه بخضوع الحاكم للقانون الذي يضعه الشعب ملائماً لاحتياجاته ومراحل تطوره، ذلك الموقف الذي تلخصه عباراته القائلة: وإن إرادة الشعب الغير مكره، والغير المسلوب حريته، قولاً وعملاً، هي قانون ذلك الشعب المتبع، والقانون الذي يجب على كل حاكم أن يكون خادماً له، أميناً على تنفيذه (۲)».

ولعل لهذه الأمال التي علقها الأفغاني يوماً على الخلافة العثمانية بعض الصلات بالأرضية الفكرية التي كانت تعيش في عقل الرجل وقلبه في هذه المرحلة من حياته وذلك الطور من أطوار فكره ونضاله، وهي المرحلة التي لم تكن قد اكتملت لديه فيها درجة نضج الأفكار القومية، ولا هو قد وصل فيها إلى الحسم والوضوح بالنسبة لقضية العروبة بالذات، ووجوب تسليم القيادة في النهضة والتعلور في الشرق للعنصر العربي على وجه التحديد، فهو في هذه المرحلة يعلق آمالاً أكثر مما يسمح بها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٢٤٨.

<sup>(</sup>٢) (الحَاطرات) ص ٣٧.

الواقع على الإيرانيين، وهو لو علق عليهم كل الأمال فيها يتعلق بهم ويشتونهم لما كان لدينا على ذلك نقد، فضلاً عن اعتراض، ولكننا نلمح أن نطاق هذه الأمال إنما كان أبعد مدى وأكثر اتساعاً من نطاق الفرس والإيرانيين، لأنه كان يرى يومئذ أنه وليس ببعيد على همم الإيرانيين وعلو أفكارهم أن يكونوا أول القائمين بتجديد الوحدة الإسلامية، وتقوية الصلات الدينية، كما قاموا في بسداية الإسلام بنشر علومه، وحفظ احكامه وكشف أسواره (۱) على .

ثم يدعوهم للتصدي لهذه المهمة، التي هي أكبر من قدراتهم ومؤهلاتهم، فيقول لهم: وأنتم أجدر المسلمين بوضع أساس للوحدة الإسلامية (٢٠).

وهو فكر وموقف ينسجم مع الازدواج الذي تميز به فكر الرجل ونضاله بهذا الميدان في هذه الفترة بالذات. اللهم إلا إذا كان نطاق الوحدة التي يتحدث عنها هو نطاق الوحدة بين الشيعة والسنة، فهنا تصدق الكلمات.

\* \* \*

ونحن بوصولنا إلى هذا الموضع من الحديث عن فكر الأفغاني حيال شعارات الجامعة الإسلامية، نكون قد ساهمنا، بقدر المستطاع، في إلقاء الضوء على فكر الرجل حيال هذا الشعار

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٣١٦.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق. ص ٣١٧.

الذي كان ميداناً كبيراً لنضاله، ومبعثاً لفخره واعتزازه، كها كان مصدراً لكثير من الشبهات التي طمست الجانب القومي الناضج من تفكيره عندما تناوله عدد كبير من الدارسين والباحشين والمترجمين.

ولعل في هذا الحديث الذي سقناه عن موقفه إزاء والمضمون التحسردي»، و والمضمون السطائفي»، لشجار والحسامعة الإسلامية، وكذلك عن العلاقة بين هذا الشعار وبين والفكرة القومية، وموقفه من الخلافة الإسلامية، والخلافة العشمانية بالذات، ولمن الثقل في قيادة معركة النضال في سبيل النهضة والتحرر؟.. ألم لعنصر إسلامي آخر؟..

لعل في ذلك ما يلقي الكثير من الضوء على مضمون هذا الشعار لدى الرجل، وأيضاً ما يميز موقفه إزاءه عن مواقف كثيرة لفكرين كثيرين ظلموا الإسلام في هذا المقام، وأراد البعض ظلم الأفغاني فحشره قسراً في زمرة هؤلاء المفكرين الظالمين للإسلام والمسلمين، بزعمهم تناقض العروبة والإسلام!.

ولكن.. ولحسن حفظنا، ولحسن حظ قيم الموضوعية والانصاف ومعاييرهما، أن آثار الرجل الفكرية المكتوبة مليئة بالشواهد القاطعة التي تميز موقفه عن مواقف غيره من الذين رفعوا هذا الشعار وناضلوا تحت راياته، أو استظلوا فقط بهذه الرايات.

وليست هذه الشواهد قائمة فقط في تلك العبارات والأفكار

والاقتباسات التي سقناها من قبل، والتي انتثرت خلال صفحات هذا الفصل، وإن كان في هذه العبارات الدلالات الكافية في هذا الباب، ولكن القول الفصل في هذا الميدان إنما هو معقود بلواء الفصل القادم من هذه الدراسة، وهو الذي سنتناول في صفحاته تقديم الأفغاني مفكراً قومياً ناضجاً بالمعنى العلمي الدقيق، بل والحديث، لمضمون هذا التعبير.

## القومية . . . والعروبة

[إنه لا سبيل إلى تمييز أمة عن اخسرى إلا بلغتها. . . والأمة العربية هي وعرب، قبل كل دين ومذهب. وهذا الأمر من الوضوح والظهور للعيان عما لا يجتاج معه إلى دليل أو يرهان! . ]

جال الدين الأفغاني

في عصرنا الراهن، وفي هذه العقود التي أعقبت انتصاف القرن العشرين، لا زلنا نشهد في ميادين التفكير وفي حقول الممارسة والتعلبيق تناقضات قليلة حيناً، كثيرة أحياناً، خفيفة أو حادة بين الأفكار والمذاهب والأعمية، والإنسانية، وبين الفكر والقومي، في عدد من المناطق وكثير من البلدان.

وليسوا كثيرين، بالدرجة الكافية والواجبة، هؤلاء الذين يعلو صوتهم الآن بفكر ناضج يزاوج ما بين الإيمان بالأفكار القومية والإيمان بالنظرة الإنسانية والأممية في السلوك والتفكير.

وإذا كانت هذه الأصوات التي استطاعت، أو حاولت، ولا زالت تحاول، التوفيق ما بين التفكير القومي والسلوك القومي، وما بين الأفكار الأممية والإنسانية والأفق العالمي المستنير، لا زالت تشق طريقها في أرض شبه بكر، وطريق حاشد بالعقبات والصعاب، فإننا نستطيع أن نبصر مدى المصاعب التي حفلت بها طريق أولئك الرواد الذين طرقوا هذا الباب وارتادوا هذا الميدان منذ قرابة القرن من الزمان، وعلى عهد جمال الدين الأفغاني، وفي بيئته.

بل إننا نستطيع أن نقدر مدى الصعوبات التي لقيها فيلسوف ثائر كجمال الدين في هذا السبيل، وهي أضخم مما يتصور البعض، وأعقد مما يحكن أن يلقاها سواه، وذلك لأن الأفغاني كان مفكراً مسلياً، يصدر في تفكيره وسلوكه عن تعاليم دين ذي طابع عالمي وطبيعة كونية، وللوهلة الأولى «تبدو» تعاليمه على غير وفاق مع أية فكرة قومية تريد تحويل ولاء والمؤمنين، من محراب والعقيدة، وأهلها إلى قسمات والأمة والقومية، وخصائصها. ومن ثم فإننا نستطيع أن نبصر أهمية ذلك التطور الذي حدث لفكر الأفغاني في هذا الصدد، وأن نبرر كذلك ذلك الازدواج الذي تحدثنا عنه في الفصل السابق من هذه الدراسة، عندما لم يكن لفكر الرجل القدر الكافي من الحسم في هذا الميدان.

فلقد كان طبيعياً أن تعيش في عقل الأفغاني تلك العوامل والأسباب و «المباديء» التي تشد فكره حيناً إلى رفض الفكر القسومي وتغليب الخصائص العالمية في الإسلام على تلك القسمات القومية التي أخذت تعيشها وتتنفسها الأوطان الإسلامية في ذلك الحين، وأحياناً تقفز إلى مكان الصدارة من فكر الرجل تلك القسمات القومية ليكون لها الثقل والغلبة في التفكير.

وطبيعة هذا الازدواج في فكر الرجل، وذلك «التعايش» الذي استمر فترة طويلة في حياته الفكرية والنضائية بين الفكرتين والقطبين، لم يكن منبعثاً عن الفكر المجرد والأسس النظرية

فقط، بقدر ما كان مبعثه أن الأفغاني قد عاش النصف الثاني من القرن التاسع عشر، وهي الفترة التاريخية التي أخذت تصطرع فيها أرجاء العالم الإسلامي بالدعوات والأفكار التي تتجاذب الناس حول هذا الموقف أو ذاك، وتضطرب فيه أحشاء العالم الشرقي بالتيارات التي تتصارع في هذا الميدان.. فلقد كان والإسلام قد نهى في مواضع عديدة عن العصبية، فلما انتهت الشعوب الإسلامية إلى هذا العصر، عصر الجنسية (القومية)، بات الفرض الذي يفرضه الإسلام على المؤمنين أن يكونوا إخوة متضامنين متساوين لا فرق بين عربيهم وعجميهم، واضحت الغاية السياسية المقصودة في الإسلام من وحدة والإمامة، الكبرى، أو الشورى الشرعية العامة، أمراً مقاوماً بطبيعة الدور والزمن، بسبب إنشاء القوميات المستقلة والعصبيات المتمايزة في الملة الإسلامية. كما كانت الحال في مبدأ عصر النهضة في أوروبة، إذ كانت النهضات القومية في مطلع ذلك العصر تصطدم اصطداماً عنيفاً بالعقائد الدينية الشائعة، والأراء الدائرة حول وحدة البابوية، و «المملكة الرومانية المقدسة». (١)

غير أن جمال الدين الأفغاني، الذي لم تكن مفاهيمه عن الدين الإسلامي حبيسة ذلك الإطار النظري والميدان التجريدي، وصاحب المواقف النضالية والتجربة السياسية العملية في كافة أوطان العالم الإسلامي، وفي مصر على وجه الخصوص، قد

<sup>(</sup>١) (حاضر العالم الإسلامي) مجلد ٤. ص ٨٧، ٨٩.

أعطته تجربته العملية هذه استنابة في الأفق ومرونة في التفكير، جعلته يبصر أن التزاوج بين الإسلام والتفكير القومي هو الأمر الطبيعي والمناسب لمصالح الشعوب وآمال المسلمين، فأصبح كها قيل عنه بحق وجدارة - وأبو جميع ما في مصر اليوم من نهضة وطنية ويقظة جنسية (١) شيء لرفعه شعار (مصر للمصريين)، الذي أصبح شعاراً وللحزب الوطني، السري، الذي أقامه ورعاه، دلالة عظمى على نمو بذور التفكير القومي الناضح لدى الرجل منذ ذلك التاريخ.

ومن هنا فإننا نستطيع فهم وجهة النظر القائلة بأته قد وظهرت المتازع الجنسية ـ (القومية) ـ الرامية إلى التضامن القائم على الاعتبارات المنصرية في تعاليم جال الدين الأفغاني (1) منطلقة من هذه التجربة العملية والمواقف النضائية أساساً، ومستهدية بهذا الأفق المستنير في فهم تعاليم الإسلام، تلك التعاليم التي وإن نهت عن العصبية الجنسية أو غير الجنسية، إلا أنها كانت تنهي .. كيا فهم بحق جال الدين .. عن والإفراط في التعصب، إذ وهو الممقوت على لسان الشارع من قوله (ليس منا من دعا إلى عصبية) ... (1) ومن ثم كان الأفغاني زعيم تلك المدرسة التي عصبية) ... (1) ومن ثم كان الأفغاني زعيم تلك المدرسة التي حصبية به منذ ذلك العصر بلاد المسلمين، والتي قررت أنه

<sup>(</sup>١) المرجع السابق. مجلد ٤. ص ٩٢.

<sup>(</sup>٢) المرجع السابق، مجلد ٤, ص ٧٩.

<sup>(</sup>٣) (الأعمال الكاملة) ص ٢٠٤.

وينبغي لكل أمة أن تتمسك بجامعتها القومية في صدور أبنائها، وأن ذلك لا ينافي الإسلام (١٠).

\* \* \*

ونبحن إذا شئنا أن نجوس خلال النصوص والعبارات والصياغات والأفكار التي نعتبرها حاوية للفكر القومي الناضج عند جمال الدين، فسنبصر كيف أخذ الرجل يميز ما بين والأصول القومية، والأسس الروحية للإسلام، ويضرب في ذلك الأمثلة ببعض الأمم الأوروبية المسيحية التي استطاعت تحقيق وحدتها القومية عندما أبصرت أن والأصول الجوهرية، هي شيء آخر غير والعقيدة، و والمذهب، فركبت إلى هدف وحدتها سفينة القسمات القومية والخصائص الجنسية باعتبارها هي والأصول الجوهرية، في هذا الباب، فلقد وكان الألمانيون يختلفون في الدين المسيحي على نحو ما يختلف الإيرانيون مع الأفغانيين في مذاهب الديانة الإسلامية، فلم كان لهذا الاختلاف الفرعي أثر في الوحدة السياسية، ظهر الضعف في الأمة الألمانية، وكثرت عليها عاديات جيرانها، ولم يكن لها كلمة في سياسة أوروبا، وعندما رجعوا إلى أنفسهم، وأخذوا بالأصول الجوهرية، وراعوا الوحدة الوطنية في المصالح العامة، أرجع الله إليهم من القوة والشوكة ما صاروا به حکام أوروبا، وبیدهم میزان سیاستها<sup>(۲)</sup>ء.

<sup>(</sup>١) (حاضر العالم الإسلامي) مجلد ١ ص ١٥٩.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٣١٨، ٣١٩.

وهذه والأصول الجوهرية، التي هي عبارة عن الخصائص القومية، هي التي أخذت تحتل مكاناً بارزاً في فكر الأفغاني في هذا الطور من أطوار تفكيره في الفترة التي نتحدث عنها الآن. فهو عندما يتحدث عن الشرقيين، وعن والمثل، و واللذات، التي حرمهم منها الأعداء، يقول إنهم محرومون ومن لذة ما تنبسط به الروح عند نوال المنعة القومية، والحرية الحقيقية (١٠).

وهو عندما يتحدث عن صفات «النائب» الذي من حقه أن يدعي تمثيل الشعب، يرى أن من الصفات التي يجب أن يتحلى بها، صفة الاعتزاز «بالمقومات الأهلية المقومية، وليس صفة «احتقار المقومية» كما هو حادث لدى هؤلاء «النواب» غير الجديرين بتمثيل الشعب المصري في ذلك الحين (٢).

وللحقيقة، فإن فهم الأقضاني المستنير لمبادىء الإسلام وأفكاره، جعله يرفض «التناقض» المزعوم ما بين الإسلام والقوميات، ومن ثم فإن نضوج الفكر القومي لديه لم يكن يعني إدارة الظهر «للتضامن» الإسلامي، بل ولا الرفض «للجامعة الإسلامية» و «الخلافة الإسلامية» وإن أعطى لهذه الشعارات، ولأشكال الحكم والسلطة هذه مضامين خاصة تميز بها فكره في هذا الموضوع. فهو الذي تحدث إلى اللورد ساليسوري وتشرشل في لندن إبان ثورة المهدي بالسودان، راداً على اقتراحها تتويجه

<sup>(</sup>١) (الخاطرات) ص ١٣٧.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص 171.

سلطاناً على السودان، فقال: إن د. مصر للمصريبين، والسودان جزء متمم لها، ثم أضاف إلى قوله ذلك دونما شعور بالتناقض أو عدم الانسجام دوصاحب الحق، الخليفة الأعظم جلالة السلطان حى يرزق!ه(١)

وهكذا استطاعت عبقريته أن تبصر في الإسلام دائرة أوسع من الدوائر القومية التي هي أكثر خصوصية وأضيق نطاقاً، وأن يزامل ما بين والتضامن، الإسلامي، وقيام الحكم والقومي، داخل هذا الإطار الإسلامي الكبير.

## \* \* \*

على أننا إذا ذهبنا نفتش في الصفحات التي حررها الرجل، أو أملاها على مريديه، أو سجلها عنه هؤلاء المريدون، عن القسمات التي اعتبرها مقومات للأمة والقومية، والخصائص التي اعتمدها عناصر للجماعة الجنسية، وعن العلاقة ما بين هذه العناصر وما بين السمات الإنسانية العامة التي يشترك فيها أبناء النوع الإنساني، خصوصاً والرجل كثيراً ما وضع للإنسان ثلاث دوائر يتحرك فيها على الترتيب:

١ - دائرة الأمة التي ينتسب إليها.

٢ ـ دائرة الملة التي تعتنق ذات الدين الذي يؤمن به.

٣ - دائرة النوع الإنساني الذي هو أحد أفراده.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. من ه٠٥.

إذا ذهبنا نبحث عن المؤثرات التي اعتبر الأفغاني القومية والتبلور الوطني ثمرة لهاء فإننا نجده يحددها بخمس خواص ومؤثرات وعناصر، أربع منها نابعة من الطبيعة والواقع والظروف المادية، وهي: واللسان، ووالأخلاق، ووالعوائد، و والأقاليم؟. أما الخاصية الخامسة، والتي هي وطارئة؛ من خارج الواقع المادي فهي والدين، فهو الذي يقول: إنه وخليق بالإنسان، كما أنه نوع واحد، ألا يكون له غير هذه الكرة الأرضية الصغيرة وطناً، بمعنى أن وحدة النوع تقتضي وحدة المكان. فالإنسان طالما لا يمكنه أن يعيش في الماء، فموطنه إذاً واليابسة،، ونتيجة هذه المقدمة ألا يختص ببقعة منها دون الأخرى. . وبعد هذا الأفق الإنساني الذي من حقنا أن نعتز به كتراث عبقري لكل دعاة الإنسانية والإخاء العالمي، يستدرك الأفغاني، غير ناقض ما قدم، فيقول: «لولا أن الحكمة قضت أن تكون الحواس البشرية المعروفة خمساً، وأن يكون للأقليم خواص خس، بها تميزت الشعوب والقبائل التي خلقها الله من نفس واحدة، وتقسم المعمور إلى ما يسمونه محالك وأوطاناً. أما الخواص فأربع منها تستمد من طبيعة الاقليم، والخامسة تطرأ فتؤثر وهي «الدين»، ويليها: «اللسان»، و«الأخلاق»، و «العوائد» و «الأقليم» وتأثيره على المجموع» ثم بمضي الأفغاني في قوله: ووتحت هذه المؤثرات تحصل للأقوام ميزة، وتتأصل فيهم محبة البقاء على مألوفهم، والذود عنه، واعتبار من خالفه أنه ليس منهم، بل هو غيرهم بمعنى الغيرية المطلقة. فمتى تم لقوم

من سكان الأرض، أو لأهل إقليم، أو مصر تلك الجوامع أو الحواص الخواص الخمس المميزة، وحصلت المساواة بها، بين العموم منهم، وتأثروا بجؤثراتها، أصبحت دعوى الكفاءة بينهم ميسورة، وأمر التمييز، أو تعيين الأفضلية غير ميسوره(١).

وعلى أساس من هذه العلاقة المرنة، والتوفيق العبقري ما بين عالمية الإسلام ومحلية الفكرة القومية، وعدم التناقض ما بين الاثنتين، وقف الأفغاني إلى جوار فكرة «الوطنية» وناصرها، بل واعتبر الهجوم عليها سلماً يرتقي عليه المستعمرون والأعداء لفل عزيمة المسلمين واخضاع بلادهم للنير والاستغلال.

فهو الذي يوجه أنظار علماء التربية إلى هذه الفكرة قائلًا لهم وللمسلمين عموماً: وأما الوطنية، أو حب الوطن، فهو الداء الذي تخشاه المدارس الأميرية، أو من كان تحت سلطة الأوصياء والأجانب عنهاه (٢) = (وكانت المدارس الأميرية يومئذ إما سالكة سبيل والتتريك أو مقتربة من هذا السبيل) =.

ولهذا فإننا يجب أن نميز في فكر الأفغاني بين نوعين من ا الوطنية:

الأول ـ وهو الذي رفضه ولم يعرفه ـ ذلك المعنى الضيق الذي يجعل صاحبه حبيس إقليم من الأقاليم، غير مستنير الأفق، غير

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٢٨.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق. ص ٢٧٩.

محتضن لقضايا الأمم وآمال الشعوب، أو متعصباً مفرط التعصب لأمة من الأمم دون سائر أبناء النوع الإنساني على وجه العموم.

والثاني \_ وهو الذي آمن به الأفغاني ودعا له \_ هو ذلك المفهوم الإنساني للوطنية، والذي يجعل منها دائرة تسبق دائرة العقيدة الروحية، التي تعقبها في الاتساع الدائرة الإنسانية، الشاملة لمجموع بني الإنسان.

وبناء على هذا التحديد والتفسير يجب أن يكون فهمنا لعبارة الشيخ مصطفى عبد الرازق التي تقول عن فيلسوفنا الكبير: إنه ولم يتعلق ببلد من البلاد على أنه وطن، ولم تدخل فكرة الوطنية. بهذا المعنى في مذهبه الاجتماعي (١٠).

فحتى مع تسليمنا بأن الأفغاني لم يحصر همه ونضاله وآماله في إطار وطن من الأوطان، لأنه كان أكبر من أن يستطيع وطن واحد استيعاب همته ونضاله وآماله، فإنه لم يكن معادياً لفكرة والوطنية، بعناها الإنساني، غير الضيق الأفق، وليس أصدق في الدلالة على ذلك من دعوته إلى وتعليم وطني، يكون بدايته والوطن، ووسطه والوطن، وغايته والوطن»!. ويجب أن يكون الوطن في مفهوم الشرقيين كقاعدة حسابية: إثنان فإثنان = يعملان أربعة، فلا تستطيع المذاهب، أو الطوائف أن تدعيها خاصة، ولا أن غاول نقضها، هذا هو والوطن، وهكذا يجب أن يكون التعليم الوطني، "كون التعليم الوطني، وهكذا يجب أن يكون التعليم الوطني، "

<sup>(</sup>١) مقدمة عجلد (العروة الوثقي) ص ١٤.

<sup>(</sup>٢) (الخاطرات) ص ١٤٠.

وهكذا نجده بمثابة الراعي العملاق، الذي يبصر ما لا يبصره الأخرون، ولكنه يكن الاحترام الملائم لآفاق الأخرين، ويرى أفكارهم في إطار الضرورات الموضوعية التي أثمرتها، ونطاق الظروف التي هي محكومة بها وبدرجة نموها وتطورها، وهي صفات وخصائص تضفي عليه سمات النضج والعمق، إلى جانب دلالتها على أفقه الواسع المستنير.

\* \* \*

وإذا كان الرجل قد استطاع بعبقريته الفذة أن يوفق ما بين عالمية الإسلام ومحلية القومية، فلقد استطاع كذلك، وإن كرهت. الرجعية المتجرة باللدين، أن يلائم ما بين الإسلام، كذين وعليدة، وعملية التعريب، بل إنه قد رأى في الإسلام، كذين وعليدة، طريقاً للتعرب واكتساب الهوية العربية وخصائص الأمة العربية، كما رأى في دفع هالجزية، من جانب الذين لم يعتنقوا الدين الجديد، مكتفين بمنح ولائهم للدولة الجديدة دون عقيدتها الدينية، طريقاً كذلك لملتعريب، فكأنه بذلك يرى في كل من السلطتين الروحية والزمنية سبيلاً للتعرب، الذي يحبه ويدافع الشهية للإنسان العربي، بل المسلم، والكنز الذي يحبه ويدافع عنه جمال الدين، فهو الذي يقول: هإن كل من دان بالإسلام، أو رضى بدفع الجزية، قد سارع عن طيب خاطر، وارتياح عظيم ولى التعرب... فمصر، بينها هي هرقلية رومانية، ومقوقسها عامل له فيها، أصبحت في قليل من الزمن إسلامية في الأغلبية،

عربية بالصورة المطلقة في كافة عيزات العرب. وهكذا القول في سوريا والعراق، (١).

كها أننا نجد في كتاب الأفغاني (الخاطرات) ما يمكن أن نعده مصداقاً لقول الأديب التركي (ضيا باشا) عندما يرى في سلطان العروية سلطاناً أقوى من العقيدة الروحية، بل أقوى من وعنجهية الأتراك، فيقول إن والمسلم أو المسيحي أو اليهودي في مصر والشام والعراق، يحافظ كل منهم قبل كل شيء على نسبته العربية، فيقول: وعربيه، ثم يسلكر جامعته المدينية.. والأغرب، أن التركي والجركسي والأرناؤوطي، وغيرهم من العناصر، يستعرب متى وجد أو سكن في بلاد العرب بأقرب الأوقات وعتزج في المجموع حتى تخال أنه وعربي قح ١٠٠٤.

\* \* \*

وفكرة جمال الدين عن التعريب، ووجوب الانحياز إلى واللسان العربي، واختيار المعيزات العربية سبيلاً للعلاقات القومية في الوطن، والالتحام في نسيج الأمة و وسط أبنائها، تقودنا مباشرة إلى تلك الخاصية التي ركز عليها تركيزاً ذا دلالة، وهي خاصية والجامعة اللغوية، و ووحدة اللسان، وهي الجامعة التي ربا تعدت تأثيراتها وفاقت في فعاليتها حدود الألفاظ والصياغات والتعبيرات إلى ميدان الواقع وساحات التطبيق،

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٢١٩، ٢٢٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٢٢٣،

وهذه الخاصية هي دجامعة اللسان...

ونحن إذا تتبعنا أفكار الرجل حول هذه الجزئية من جزئيات حديثة عن الخصائص التي تشد العرب بعضهم إلى بعض بروابط قومية، فإننا نستطيع أن نسلك عباراته وصياغاته تحت عدد من العناوين وفي مجموعة من الأطر التي تميزها وترتبها إلى حد كبير. . فهو مثلاً يرى:

١ - إن لسان الأمة إنما يعني ما هو أكثر من لغتها، لأنه يعني
 آداب هذه اللغة، التي هي من ثم آداب هذه الأمة.

وهو يلفت إلى ذلك أنظار علماء التربية، ويحذر من الاستهانة باللغة القومية، ومن ذلك التيار المستعجم الذي انتزعت من عواطفه وقلوبه على لغة الآباء والأجداد، ويبصر الناس بالعواقب الوخيمة التي يمكن أن تلقاها الأمة من وراء مثل هذا الفكر الضار والسلوك المعيب، فيقول: إننا ويجب أن نعلم أن عوامل غريبة مهلكة تبدو، في أول مظاهرها، خفيفة الوطأة، سهلة المأخذ، لا ضرر من التسامح بها، وهي: أسلوب عجيب لإضعاف لغة القوم، والتدرج بقتل التعليم القومي، وتنشيط القائلين من الشرقيين بأن ليس في لسانهم العربي، أو الفارسي، أو الأوردي والمندي، والخ... آداباً تؤثر، ولا في تاريخهم مجداً يذكر، وأن المجد كل المجد لذلك الشرقي الخامل أن ينفر من سماع لغته، وأن يتباهى بأنه لا يحسن التعبير بها، وأن ما تعلمه من الرطانة وأن يتباهى بأنه لا يحسن التعبير بها، وأن ما تعلمه من الرطانة الأعجمية هي منتهى ما يمكن الوصول إليه من المدركات

البشرية؟!ه. ثم يمضي الأفغاني ليصدر حكمه الجامع الذي بلغ مبلغ الحكم الخالدة والأمثال السيارة عندما يقول: إنه: ولا عز جامعة لقوم لا لسان لهم، ولا لسان لقوم لا آداب لهم، ولا عز لقوم لا تاريخ لهم، ولا تاريخ لقوم إذا لم يقم منهم أساطين تحمى وتحيي آثار رجال تاريخها فتعمل عملهم وتنسيج على منوالهم!ه(١).

٢ ـ وأن لكل لغة من اللغات آدابها، وهذه الآداب هي منبع
 أخلاق المتحدثين جذه اللغة.

ذلك لأن آداب الأمة هي أكثر قطاعات ثقافتها حساسية وشفافية، وأكثرها قدرة على أن تلتقط كل ما يعتمل في ففسية هذه الأمة وخصال أبنائها وطبائع شعبها ثمن عادات وقيم وقواعد تواضعت عليها في السلوك والتصرفات. ومن هنا كانت هذه الأداب ديوان أخلاق هذه الأمة عن جدارة واستحقاق، وكان صدق جمال الدين الأفغاني وعبقريته عندما يقول: إن ولكل لسان آداب، ومن هذه الأداب تحصل ملكة الأخلاق، (\*).

وهو هنا لا يجعل الآداب مرآة للخلق فحسب، بل ويعتبرها مصدراً لتكوين الأخلاق وبلورتها وحصولها، ومن ثم فإنه يقف في صف الذين يرون للأداب قيمة تعليمية ودوراً في بناء الفرد والمجتمع وتغيير وجه الحياة.

<sup>(</sup>۱) (الخاطرات) ص ۱۳۹.

<sup>(</sup>٢) ﴿الأعمال الكاملة) ص ٢٧٤.

٣- ثم يتحدث جمال الدين عن مصدر العصبية لدى أية أمة من الأمم، فلا يراها نابعة من الجنس، بمعنى العرق، ولا من النعرات والنزعات اللاعلمية الجوفاء، واللانسانية الجائرة، على نحو ما حاولت ذلك والنازية، و والفاشية، القديمة، أو تلك الحديثة التي تلبس اليوم ثياب التفرقة العنصرية، ولكنه يرى مصدر العصبية المشروعة لدى الأمة في اعتزازها بأخلاقها، وعافظتها على هذه الأخلاق، كما يرى في ذلك الدافع الأول والأساسي الذي جعل الموجة العربية الأولى، التي حملت الإسلام والأساسي الذي جعل الموجة العربية الأولى، التي حملت الإسلام والمرات في ذلك الوقت الوجيز، الذي ذهب سابقة لم تلحق، وأمراً فريداً لم يحدث له مثيل في التاريخ.

فهو بعد حديثه عن الأخلاق التي هي ثمرة للآداب، يمضي ليقول: «وعلى حفظها تتكون العصبية...» ثم يستطرد قائلًا: «فالعرب ما نجحوا بفتوحاتهم، بشكل الدين الظاهري فقط، بل بفهم أحكامه، والعمل بآدابه، وذلك ما تم ولا يتم إلا باللسان، و هو أهم الأركان».

ثم لا يدع جمال الدين هذا الحديث يمر دون أن يعقد المقارنة، ذات الدلالة، بين والثرياء وبين والشرىء?!، بين العسرب والأتراك، عندما يقول عن الأخيرين؛ إنهم وتدينوا بالإسلام على أبسط حالاته وأشكاله، بكمال التعبد، ولكن على بعد سحيق من فهم معاني القرآن، وآداب اللسان. والعرب لو كانوا مثلهم، لما استطاعوا أن يكونوا أحسن أثراً منهم، ولما كان لهم حضارة ولا مدنية ع<sup>(1)</sup>.. لأنه كان يرى أنه د.. مع الأسف، إن إخواننا الأتراك لم يحسنوا من أعمال الذنيا غير «الحرب»..»(٢)

ونحن يجب ألا ندع نصوص جمال الدين هذه تمر دون أن نستخلص منها حقيقة ذات قيمة كبرى نحتاج إلى إبرازها، ويحتاج إلى فهمها كثير من الذين يتصدون للحديث عن العروبة والإسلام، والعلاقة بين كل منها والآخر، لأن الرجل لم ير الحضارة والمدنية وليدة لصناعة الحرب والمهارة فيها، وهي التي حذقها العرب والاتراك، ولا للتدين بالإسلام، و وكمال التعبد، به وبشعائره وطقوسه وفرائض عباداته، وإنما بجوهر هذا الدين المتمثل في وفهم أحكامه، والعمل بآدابه، وذلك ما تم ولا يتم إلا باللسان، وهو أهم الأركان، وهو هنا لا يقيم الدليل، أبلغ الدليل، على الطابع العربي الذي يتحلى به جوهر هذا الدين، فحسب، بل ويضفي الطابع القومي الذي لا يستطيع منصف فحسب، بل ويضفي الطابع القومي الذي لا يستطيع منصف ومصدر تيه واعتزاز.

٤ .. وأن رابطة اللسان هي أكبر عامل من العوامل التي تستخدمها الأمم المقهورة، في استجماع عزمها، وجمع شتات وحدتها، واسترداد مالها من مجد لتواصل تقديم ما لديها من إمكانيات حضارية تفيد بني الإنسان.

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٢٢٤.

<sup>(</sup>۲) (ألحفاطرات) ص ۲۳۲.

فمن قبل أن تحتدم معارك الأمم، التي قهرها الاستعمار وفتت وحدتها، ضد جلاديها، وفي سبيل التوحيد، أبصر الأفغاني طرق النجاة لهذه الأمم، في معركتها الكبرى، وحدد أن لسان هذه الأمم ولغاتها هي طرق النجاة في هذا الميدان الصعب والخضم المتلاطم الأمواج والعاصف الأنواء.

وعلى ضوء ما صنعت اللغة الايطالية في معارك الممالك والإمارات والولايات والجمهوريات الايطالية في سبيل التحرير والتوحيد...

وعلى ضوء ما صنعت اللغة الألمانية في معارك تكوين ألمانيا وتوحيدها خلال القرن الماضي . . وعلى ضوء ما رأينا وشهدنا من اثار وفعاليات للغة العربية في معركة المغرب العربي التحريرية ، ومعركة الجزائر بالذات . . وما لازلنا نشهده حتى الآن من دورها المتعاظم في التقارب والتضامن والاتحاد والتوحيد لأبناء العروبة أجمعين . . على ضوء كل ذلك نستطيع أن نكبر جمال الدين الإكبار اللازم والواجب، وأن نفهم أيضاً عمق عباراته التي يتحدث فيها عن والتأثير المعنوي لأداب اللسان، قائلاً عنه : وإنه من أكبر الجوامع التي تجمع الشتات، وتنزل من الأمة منزلة أكبر المفاخر . فكم رأينا من دول اغتصب ملكها الغير، فحافظت على لسانها عكومة ، وترقبت الفرص ، ونهضت بعد دهر فردت السانها عكومة ، وترقبت الفرص، ونهضت بعد دهر فردت ملكها ، وجعت من ينطق بلسانها إليها، والعامل في ذلك إنما هو اللسان قبل كل ما سواه ، ولو فقدوا لسانهم لفقدوا تاريخهم اللسان قبل كل ما سواه ، ولو فقدوا لسانهم لفقدوا تاريخهم

ونسوا مجدهم، وظلوا في الاستعباد ما شاء الله! ١٠٠٥.

ه .. إن مكان اللغة العربية من الإسلام، هو مكان اللسان من الإنسان. وإذا كان اللسان هو سبيل الافصاح عن مكنونات الإنسان وأسراره، وطريق وضوحه وجلائه، ووسيلة فهمه وفض مغاليقه، فإن العربية كذلك هي الطريق الأمثل إلى فهم الإسلام، واكتناه ما فيه من قيم وتعاليم وجواهر وقصص وأسرار. وهو موقف من الأفغاني يوضح الموضع الذي أعطاء للقيم العربية والعناصر القومية في الحضارة العربية الإسلامية، ومركز كل ذلك من الإسلام كدين وقيم روحية يؤمن بها المسلمون، فعنده أن واللسان العربي، وهو لسان الدين يجب أن يكون في المحل الأرفع من اهتمام سائر المسلمين، لا العرب منهم نقط، لأن واللسان العربي، لسان الدين الطاهر، والأدب فقط، لأن واللسان العربي، لسان الدين الطاهر، والأدب منهم الباهر، وديوان الفضائل والمفاخرة (٢) ومن ثم فإنه لا يعدله السان من لغات المسلمين في ضرورته، لا للحضارة فقط، بل وللدين والروحانيات كذلك، عند جال الدين.

٦ - وإن هذه اللغة العربية كانت داثها، وستظل أبداً، أعز
 الجامعات وأكبر المفاخر لدى العرب غير المسلمين.

ولقد مر بنا حديث الأفغاني عن «الصابئة»، الذين سكنوا شمال العراق، وأسهموا إسهامات كبرى في الفكر العربي

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٢٢١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٢٣٣.

الإسلامي، وخاصة في ميادين الفلسفة والفلك والنجوم، ونحن نراه يكرر هذا المعنى في أكثر من موضع، ويعممه، ذاكراً كيف «كان اللسان العربي لغير المسلمين، ولم يزل، من أعز الجامعات وأكبر المقاخر»(١).

٧ - إن المعيار الذي تحدد به حدود والأمة العربية، هو معيار العروبة، لا الدين ـ أي دين ـ ولا المذهب ـ أي مذهب.

وإذا كان هذا المعيار قد بلغ من الوضوح والحسم والانسجام مع أسس الفكر القومي الحديث مبلغاً عظيماً ومثيراً للإعجاب، فإنه كان نتيجة منطقية للكثير من المقدمات التي حفل بها فكر الأفغاني في هذا الميدان.

فإذا كان اللسان العربي - بمعناه الواسع الذي يتعدى حدود اللغة والألفاظ - هو الجامعة الكبرى، سواء بالنسبة للمسلم أو غير المسلم، فإنه من ثم يكون الجامعة الكبرى بالنسبة لكل المتحدثين به، المعتزين بما فيه من قيم ومشاعر ومفاخر وآداب، ومن ثم فإن منطق الأشياء وطبائع الأمور تقف مع الأفغاني عندما يقرر أن «الأمة العربية هي «عرب» قبل كل دين ومذهب، وهذا الأمر من الوضوح والظهور للعيان ما لا مجتاج معه إلى دليل أو برهان!» (٢)

<sup>(</sup>١) الصدر السابق، ص ٢٣٧.

<sup>(</sup>٢) المدر السابق، ص ٢٣٧.

فهل يا ترى يقبل أولئك الذين يرون في والعروبة و والقومية العربية و والأمة العربية المسلام منافية لعالمية الإسلام ومعاديه لها، هل يقبلون كلام جمال الدين، متخلين عن تصوراتهم المريضة والسقيمة لتعاليم الإسلام؟!.. إن الرجل قد اعتبر أن الحقائق التي ذكرها في هذا الباب بمنزلة البديهيات، وأنها من الوضوح والظهور بحيث لا تحتاج إلى دليل أو برهان!!

٨ وأن عيب الأتراك ليس فقط في محاولاتهم المجنونة
 للتتريك. بل وأيضاً في رفضهم الاستعراب.

وهذا المطلب الذي طالب به الأفغاني العثمانيين، والغاية التي تمنى لهم بلوغها، وهي والاستعراب، والتعرب، إنما يلقى ضوءاً، هو الآخر، على موقف فيلسوفنا الكبير حيال الموضوع الذي نتحدث عنه الآن، موضوع العروبة والتعرب وتمجيد جامعة اللسان، واللسان العربي بالذات، بمعناه الواسع الذي سبق عنه الحديث.

فلقد جرت العادة أن يطلب المفكرون القوميون العرب من الأتراك العثمانيين أن يتركوا العرب ولغتهم، وأن يعدلوا عن سياسة والتتريك، ولقد كانت مطالب الحركات الفكرية والسياسية القومية، هي: والملامركزية، في الإدارة والحكم، و والملغة العربية، في التربية والتعليم باللولايات العربية، واستمرت ترفع هذه الشعارات وتسعى خلف هذه الغايات حتى قيام والتورة، العربية في المشرق سنة ١٩١٦م بقيادة والشريف،

حسين بن علي (١٨٥٦ ـ ١٩٣١م) أي بعد موت الأفغاني بنحو من عشرين عاماً<sup>(١)</sup>.

فأن يطلب الأفغاني، قبل ذلك بعشرات السنين، مطالب اعمق من هذا، واكثر حسماً ووضوحاً، وأن يسعى إلى ما هو اعتظم من رفض والتتريك، فيطلب وتعرب والدولة العثمانية، وتعريب والأمة التركية، فهو ما يقدم لنا الدليل الناصع على مكان الرجل من وعي الفكر القومي العربي، وإيمانه به كطريق سديد ووحيد لعزة العرب ونصرة الإسلام.

فهو الذي يتحدث عن الدولة العثمانية قائلاً: إنها: ولو تعربت، وانتفى من بين الأمتين بالعربية والتركية من النعرة القومية، وزال داعي النفور والانقسام وبالتركي وبالعربي، وصاروا أمة عربية، بكل ما في اللسان من معنى، وفي الدين الإسلامي من عدل، وفي سيرة أفاضل العرب من أخلاق، وفي مكارمهم من عادات... لكان إعادة عصر الرشيد للمسلمين ميسوراً،

وأنه «لو أنصف الأتراك أنفسهم، وأخدوا بالحزم، واستعربوا، وترأسوا ذلك الملك، وعدلوا في أهمله، وجروا على

<sup>(</sup>١) راجع مجموعة وثائق (المؤتمر العربي الأول بباريس سنة ١٩١٣ م) وهو الذي عقدته الجمعيات القومية العربية، وفي مقدمتها (حزب اللامركزية). طبعة القاهرة سنة ١٩١٣ م.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٢٣٦.

سنن الرشيد، أو المأمون على الأقل، ولا نقول على سنن وسيرة الحلفاء الراشدين. فها كان من دول الأرض أغنى منهم مملكة؟ وأعز جانباً؟ وأمنع حوزة؟... من...؟؟!»(١).

فهل بقي بعد ذلك زيادة لمستزيد من العمق في وعي الآثار الكبرى التي تحدثها قومياً في الأمة جامعة اللسان؟؟ وهل قعدت أفكار الأفغاني، في هذا الباب، به عن أن تضعه في القمة، قمة المفكرين القوميين؟؟.

إننا لا نحسب الرجل إلا عملاقاً بلغ الذروة في هذا الصدد، وفاق ما كان ينتظره منه المنصفون من الباحثين والدارسين، هؤلاء الذين يضعون في تقويمهم للفكر والتراث حساباً للزمن والبيئة والظروف.

## \* \* \*

فإذا ما انتقلنا من هذه النقاط الثمانية التي لخصنا بها حديث الأفغاني عن وجامعة اللسان، وآثارها، وشرف وجامعة اللسان العربي، ومكانه، إلى ساحة أخرى من الساحات التي قامت دليلاً على فكره القومي العربي الناضج، فإننا نلتقي وبحادثة، تحولت إلى وتهمة، موجهة إلى جمال الدين، أما بالنسبة لنا فإنها تتحول إلى بنان يشير إلى مكان الرجل من الفكر القومي السديد. وهذه الحادثة تتعلق بذلك اللقاء الذي تم في منتزه والكاغدخانة،

<sup>(</sup>١) الصدر السابق. ص ٢٣٦.

بالأستانة بين جمال الدين الأفغاني وبين الخديوي المصري عباس حلمي الثاني، والذي تحول إلى واتهام، من قبل حاشية السلطان، والسلطان عبد الحميد لجمال الدين بأنه قد اتفق مع الخديوي على إقامة دولة عربية، وخلافة عربية وعباسية، نسبة إلى الخديوي عباس؟!

ونحن لا تريد أن نغرق أنفسنا في البحث عن أدلة صحة هذا والاتهام، أو تفنيد هذه الأدلة، كها لا نريد أن نبحث هل كان جال الدين صادقاً كل الصدق عندما نقى عن نفسه هذا والاتهام، أم كان يداري السلطان ويتقي شره وهو الذي قليلاً، بل نادراً ما كان يداري آراءه ويتقي شرور الأعداء لأن هذا المبحث هو أقرب إلى المباحث القانونية وأعمال والنيابة، منه إلى أعمال الدراسات التي تريد تقويم أفكار المفكرين ووضع الأمور في مكانها المناسب، والمترجم له في وضعه الصحيح.

ومن أجل ذلك فنحن نختار أن نقول: إن هذا والاعهام، ليس غريباً أن يوجه إلى جمال الدين، وأن فكر جمال الدين ونضاله ليس غريباً عن اقتحام هذا الميدان، والسعي في هذا السبيل.

وسبيلنا لجلاء غموض هذه القضية، التي اكتفى عديد من المترجمين للأفغاني بمجرد إيرادها دون تعليق، بينها تطوع الآخرون لنفيها، لا لشيء إلا لأن الرجل قد نفاها عن نفسه، سبيلنا لذلك هو طرح عدة أسئلة، ثم الإجابة عليها من واقع فكر الأفغاني، ونصوصه التي لا تقبل المراوغة أو التأويل.

ولكن... قبل ذلك، نجد لزاماً علينا أن نحكي قصة هذا اللقاء بين جمال الدين وبين الحديوي عباس:

فلقد قيل إنه تصادف وجود الخديوي عباس الثاني في متنزه والكاغلخانة اثناء تنزه الأفغاني وعبد الله النديم في نفس المتنزه، فسلم بعضهم على بعض، وتحادثوا هناك نحو ربع ساعة تحت إحدى الأشجار الوارفة الظلال. وعلى الفور نقل جواسيس السلطان عبد الحميد إليه أن الأفغاني قد التقى مع الخديوي بناء على موعد مدبر وتدبير سابق، وأن الأمر لم يكن محض مصادفات. و وأن جال الدين قد تعاهد، وتحالف مع الخديوي على أن يؤسس له دولة عباسية!! وأنه قد طلب تأميناً من الخديوي بعد أن يتم له الأمر، ألا تكون عاقبته كها كانت عاقبة أبي مسلم الخراساني مع العباسيين؟! . . . وأن سوريا الجغرافية أبي مسلم الخراساني مع العباسيين؟! . . . وأن سوريا الجغرافية لن حكم مصر بمنزلة اللازم والملزوم، وهي مفتاح العراق(١٠)، المن حكم مصر بمنزلة اللازم والملزوم، وهي مفتاح العراق(١٠)، المن حكم مصر بمنزلة اللازم والملزوم، وهي مفتاح العراق(١٠)،

بل لقد نسبت إلى الأفغاني أبيات من الشعر خاطب بها الخديوي قائلًا:

<sup>(</sup>١) (الخاطرات) ص ١٧٤. وتعتبر «سوريا الجغرافية»، يعني الشام الكبير، وهو إذا أضيف له العراق وشبه الجزيرة العربية واليمن كان شاملًا للمشرق العربي باكمله.

<sup>(</sup>٢) الأمير شكيب أرسلان (حاضر العالم الإسلامي) مجلد ٢. ص ٢٩٤.

وشاد الخلافة في بسني العباس عباس لكس نعشه السفاح ولأنت خير عملك ستشيدها بالبشس يا عباس يا صفاح(1)

وإذا كانت هذه هي قصة هذا اللقاء، كما حكتها المصادر والمراجع الأساسية التي تناولتها بالذكر والتعقيب والتعليق، فإنناكم المراجع الأساسية التي تناولتها بالذكر والتعقيب والتعليق، فإنناكم قدمنا نعتبر الحديث عن موضوع هذه والمعاهدة، ومضمون هذا والاتفاق، هو الأمر الأهم، وهو الذي يعنينا في هذا الصدد، وليس مناقشة أحداث هذا اللقاء، هل تم عمداً؟.. أم مصادفة؟؟.. وهل حدث به اتفاق سياسي؟.. أم كان قاصرا على الترحيب والتسليم؟؟.. وهو الأمر الذي سنجلي غموضه من خلال طرح بعض الأسئلة، والتقدم نحوها بالجواب.

والسؤال الأول: في هذا المقام هو عن تقدير جمال الدين وتقويمه لمصر، وللدور الذي يمكن أن تقوم به، لا بالنسبة لنفسها وتقدمها فقط، بل بالنسبة لجيرانها، وقيادة هؤلاء الجيران؟؟...

ونحن قد سبق لنا وذكرنا أن الأفغاني قد تحدث عن أن ومصر أحب بلاد الله إليه، وأنها وباب الحرمين، وأنه كان وعباً لمصر والمصريين شديد الارتباط بهم، كثير البحث في القضية المصرية، (٢).

 <sup>(</sup>١) (زعماء الإصلاح) ص ١٠٤. ووالصفاح، هو الكثير الصفح عن المسيئين.
 (٢) (الخاطرات) ص ٨٩.

وأنه قد رأى أن والمتأمل في سيرها هذا، يحكم حكماً ربما لا يكون بعيداً عن الواقع، أن عاصمتها لا بد أن تصير، في وقت قريب أو بعيد، كرسي مدنية لأعظم الممالك الشرقية، بل كان ذلك أمراً مقرراً في أنفس جيراعها من سكان البلاد المتاخمة لها، وهو أملهم الفرد كلها ألم بهم خطب أو عرض خطراه().

ولهذه العبارات الأخيرة من هذا الاقتباس دلالات كبرى في الإجابة على السؤال الذي طرحناه منذ سطور، لأنها تعني أن لمصر القيادة، لا في عرفها هي وحكم أهلها فقط، بل وباقتناع جيرانها، بل وأكثر من ذلك فإن أمل هؤلاء الجيران في أن تتقدم مصر للقيام بهذا الدور القيادي بالنسبة لهم، وخاصة في الملمات.

والسؤال الثاني: الذي لا بد من طرحه هنا، هو عن تقدير جمال الدين وتقويمه لمحمد علي باشا الكبير، ولأسرته، من حيث تعربها واستعرابها، وبالذات للخديوي عباس الثاني؟؟

ولقد كان لجمال الدين حديث، بل أحاديث في هذا الباب، وهو الذي قارن مقارنة منصفة ما بين مصر في عهد محمد علي باشا وبينها في ظل الاحتلال الانكليزي، وتحدث عن ونابغة الدهر محمد علي باشاه (۲) وكيف وأوصل مصر في زمن قليل إلى أوج

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>۲) (الحاطرات) ص ۲۸۵.

السعادة والمجد والإثراء، مع الأمن الشامل والعدل الكامل، (١) عندما هدخلت في طور جديد من أطوار المدنية، وظهر قيها شكل من الحكومة النظامية، وتقدمت فيه على جميع الممالك الشرقية بلا استثناء، (٢).

أما عن رأيه في الخديوي عباس الثاني بالذات. بل ورأيه فيها يسعى إليه الرجل من خلافة عربية يزيح بواسطتها سلطان الأتراك العثمانيين عن كاهل الولايات العربية في المشرق العرب، فإن لجمال الدين في ذلك كلمات قاطعة يقدمها لنا عندما يقول: ونعم . . . لو خلصت مصر من براثن بريطانيا، وتسنى لعباس مع ذكائه وتطلعه . أن يكون له همة عمد علي الكبير، ومضاء إسراهيم، وسخاء إسماعيل، لوقع من الخلافة على ما يرجوه! و (").

وفي هذه الكلمات القليلة الحاسمة نجد طلبتنا في هذا المقام، وفي هذه الكلمات وفي زميلاتها التي تقدمتها نجد فيصل التفرقة بين الحقيقة والزيف في هذا الموضوع، وهو موقف أجدى من ذلك والحديث القانوني، الذي يناقش البعض به أحداث اللقاء بين فيلسوفنا وبين الحديوي عباس.

ولكن . . . وحتى تستقيم أجزاء هذا الهيكل الفكري والنضالي

<sup>(</sup>١) الصدر السابق. ص ٢٩٠.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٤٦٦.

<sup>(</sup>٣) (الخاطرات) ص ٢٨٥.

الذي تحدثنا عنه بصدد هذه الحادثة، لنسأل سؤالاً آخر وأخيراً: هل كان الحديوي عباس الثاني يفكر حقاً في إقامة خلافة عربية على أنقاض الحلافة العثمانية؟؟.. لأن الإجابة على هذا السؤال بالإيجاب هي شرط ضروري لاستقامة كل النتائج التي نستخلصها وندعو لاستخلاصها من هذا الموضوع.

ونحن نجيب على هذا السؤال بالايجاب، ونقدم بين يدي هذه الإجابة عدداً من الحقائق التي تجلى الصدق في هذا المقام:

- فالقاهرة \_ تحت سلطان الحديوي عباس \_ كانت مستقرأ ومقاماً لكل الثوار والمصلحين القوميين العرب الذين يناضلون ضد الحلافة العثمانية واستبداد الأتراك.
- والمفكر القومي المناضل عبد الرحمن الكواكبي (١٨٥٤ ـ ١٩٠٢ م) كان أحد الدعاة الذين روجوا للخلافة العربية في هذا الإطسار وذلك النطاق في السنوات التي أعقبت وفاة جمال الدين (١).
- وإن التناقضات التي كانت قائمة ما بين الخديوي عباس حلمي وما بين السلطان من جانب، وكذلك التناقضات التي كانت موجودة ما بين الاستعمار الانكليزي، الذي كان يحتل مصر في ذلك الحين، وما بين الدولة العثمانية، قد جعلت الفكرة

<sup>(</sup>١) راجع في ذلك تقديمنا (الأعمال الكاملة لعبد الرحمن الكواكبي) الفصل الخاص بتفكيره القومي ص ٣٣ ـ ٥٣.

العربية تجد ثغرة تنفذ منها إلى السطح، وجعلت بعض الحركات الثورية والإصلاحية العربية، وعدداً من المفكرين القدومين يتقدمون إلى مسرح السياسة والأحداث في هذه الفترة بالذات، ولذلك فإننا لا نستغرب ولا ندهش أن نجد الأفغاني على هذه الأرض وفي ذلك الميدان ولا أن نجد حديثاً عن وأن التدابير والخطط الكبرى للجامعة العربية قد نظمت وأنضجت في مصر. وأما البرنامج المصري للجامعة فهو يرمي إلى توحيد جميع الأقطار وأما البرنامج المصري للجامعة فهو يرمي إلى توحيد جميع الأقطار علمي الدي خلعه الانكليز سنة ١٩١٤م تشجيعه لهذه المحركة، (١).

وإذا كان هذا الجلاء لهذا الموضوع قد بلغ مرتبة الحسم في الدلالة على موقف الأفغاني، ووقوفه إلى جانب الحلاقة العربية. واعتبارها أكثر جدوى في تقدم المسلمين والنهوض بالإسلام من الكبوة التي أوقعه فيها الأتراث، فإننا نستطيع أن نضيف إلى ذلك دليلاً آخر يتمثل في مصادرة السلطان عبد الحميد لجريدة (البيان) التي أصدرها مريد الأفغاني السيد عمد المخزومي باشا سنة التي أصدرها مريد الأفغاني السيد عمد المخزومي باشا سنة غرار منهج (العروة الوثقي)، ولقد كان في مقدمة أسباب تعطيل غرار منهج (العروة الوثقي)، ولقد كان في مقدمة أسباب تعطيل في المناه العمل، هذه الصحيفة خطأ مطبعي وقع في مقدمتها جعل من عبارة «من نوايانا الحدمة العامة والإخلاص. . . والنية سابقة العمل، والانام الاسلامي) عبلد ٤ . ص ١٢٠ . ووصاحب هذه الكلمات هو الأمير شكب أرسلان. . الخبير بدخائل الأمور وخفاياهاء.

عبارة: دوالنية سابقة اليمن، إذ أن حاشية السلطان عبد الحميد قد داستخلصوا من ذلك، وأفهموا السلطان أننا (أي المخزومي والأفغاني) - بهذه الجريدة سنسعى أولاً لتحرير اليمن واستقلالها، ثم نسعى لاستقلال البلاد العربية؟! . . ، (1).

ونحن نعتقد أن في هذه النصوص التي توالى تقديمها في هذه الصفحات، والأدلة التي أخذت تترى منذ تحدثنا عن هذه الحادثة، وذلك والاتهام، ما يقطع الشك باليقين، ويضع الوضوح مكان الغموض، ويقدم الفكر الأصيل والناضح لجمال الدين الأفغاني في هذا الميدان.

\* \* \*

فإذا أحلنا إلى حديثنا، في الفصل السابق، عندما أشرنا إلى موقف جمال الدين من المحاضرة التي ألقاها المستشرق الفرنسي وأرنست رينان، في والسربون، والتي اتهم فيها العقل العربي بعاداة العلم، والعنصر العربي ومزاجه بالتنافر مع الفلسفة والتفلسف، والإسلام بوأد حرية البحث والتفكير، وكيف تصدى الأفغاني لدحض وجهة النظر هذه، وكيف دافع عن العرب والعروبة، وعقد لهما لواء الحضارة التي تتلمذت عليها أوروبا عصر النهضة، وميز العنصر العربي بالمعنى الحضاري لا العرقي.. عن الذين لم يتعربوا، وإن يكونوا قد اعتنقوا الإسلام.. إذا أحلنا إلى حديثنا السابق عن ذلك الموضوع، فإننا الإسلام.. إذا أحلنا إلى حديثنا السابق عن ذلك الموضوع، فإننا

نكون قد أضفنا دليلًا جديداً على نضج الفكر القومي العربي لدى جمال الدين، وخطونا إلى الأمام خطوة جديدة في هذا السبيل.

\* \* \*

وحديث الأفغاني عن والعصبية الجنسية (القومية)، هو الآخر دليل لنا في هذا المقام، وقد يحسب كثيرون من الذين لا يرون في الأفغاني أكثر من داعية وللوحدة، الإسلامية، دون القومية، أن الرجل كان عدواً للعصبية الجنسية، ولكن الرجل لم يكن كذلك، بل لقد أبصر ما في هذا اللون من الوان العصبية من فائدة تفتح الطريق واسعاً أمام الأمة للتقدم والتنافس والنهوض.

فهو لم يرفض «العصبية الجنسية».. وإنما قد قبل منها القدر المعتدل والبريء من الإفراط.. لأن «الإفراط في التعصب هو المعقوت على لسان الشارع في في قوله: (ليس منا من دعا إلى عصبية)..ه(1).

ولقد سبق أن أشرنا إلى اهتمام الأفغاني بفكرة والوطنية، ودعوته علماء التربية إلى إعطاء التعليم مضموناً ووطنياً، منذ البداية حتى النهاية، فإذا علمنا أن المشاعر والوطنية، إنما هي مرادفة للعصبية الجنسية، أعانتنا نصوص الأفغاني وأفكاره التي أوردناها بصدد موقفه من والوطنية، على ما نحن بصدد تقريره الآن.

<sup>(1) (</sup>الأعمال الكاملة) ص ٣٠٤.

بل إننا نجد الرجل يتناول هذا الموضوع صراحة وبشكل مباشر، ويقدم لنا تصويراً فلسفياً عميقاً لحدوثه ونتائجه وآثاره عندما يقول لنا: إن والتعصب روح كلي، مهبطه هيئة الأمة وصورتها، وسائر أرواح الأفراد حواسه ومشاعره، فإذا ألم بأحد المشاعر مالاً يلائمه من أجنبي عنه انفعل الروح الكلي، وجاشت طبيعته لدفعه، فهو لهذا مثار الحمية، ومسعر النعرة الجنسية - (القومية) -، هذا الذي يرفع نفوس آحاد الأمة عن معاطاة الدنايا وارتكاب الخيانات فيها يعود على الأمة بضرر أو يؤول بها إلى سوء العاقبة و(۱).

## \* \* \*

ولقد كان منطقياً وطبيعياً مع فكر يكن للعرب والعروبة كل هذا التقديرة ولمفكر يعلق على والتعريب، والمتصفين به كل هذه الآمال، أن يكون لصاحبه اعتزاز بالعرب بالمعنى الحضاري يليق بما أعجبه وبهره من صفحات تراثهم، وما رعاه قلبه من علمهم وفكرهم وثقافتهم، وما يعلقه جهاده ونضاله على مستقبلهم وجهادهم ونضالهم من آمال عراض.

واعتزاز الأفغاني بالعنصر العربي وحضارته ومكارمه، لم يكن وليد إيمان هذا العنصر بالإسلام وتدينه بهذا الدين وجهاده في سبيل نشر تعاليمه في مشارق الأرض ومغاربها، لم يكن وليد ذلك

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٣٠٣.

فقط، بل إن هذا الاعتزاز وذلك الإعزاز قد امتد إلى ما قبل هذا التاريخ، وإلى ما هو أبعد في السنين وأسبق من ظهور الإسلام.

وكيا سبق للأفغائي أن نفى ارتباط الفتوحات العربية الإسلامية، السريعة والمعجزة، بالتدين وبشكل؛ الإسلام، أو ارتباط الحضارة العربية الإسلامية «بشكل» هذا الدين، فهو كذلك ينفى أن تكون هذه الفتوحات هي السبب الأول، أو العامل الأهم في انتشار ولسان، العرب، بالمعنى العام لكلمة اللسان، فيقول: و وأما انتشار اللسان العربي فيها عدا بلادهم ـ (أي خارج شبه الجزيرة العربية) \_ فليس للفاتحين أدنى دخل فيه، ولا اتخذوا له أسباباً ووسائل، بل إن ما وجد في اللسان العربي من الآداب الباهرة، والحكم والأمثال والمواعظ، ذلك هو الذي أحله من الانتشار هذا المحل، حتى أن العرب قبل الإسلام، وهم في تلك الحالة الجاهلية، والبداوة المحضة، وبعدهم عن كل حضارة، كانوا يحلون بآداب لسانهم من أعظم الملوك مثل كسرى أنو شروان، محلًا رفيعاً، ويأخذون الجوائز ويثرون بتجارتهم مع الأعاجم، بآداب لسانهم، وما يجري على السنتهم من الحكمة التي تأخذ بمجامع القلوب. . . فكان إذا ظهر بين العرب حكيم طبيب مثل ١١ الحرث بن كلدة، مثلاً، استطاع بآداب اللسان، وفرط الذكاء أن يقارع ويضارع أكبر حكيم من الفرس، مع حضارته ومدنيته...»(۱).

<sup>(</sup>١) المعدر السابق. ص ٢٢٠ ٢٢١.

فإذا أضفنا إلى ذلك موقف الأفغاني من نظرية التطور والنشوء والارتقاء، وحديثه عن «تشارلز داروين» (١٨٠٩ ـ المما ١٨٨٩ م)، وكيف تحدث باعتزاز عن سبق العلماء العرب إلى هذه النظرية، بل وتفوقهم على الأوروبيين المحدثين فيها، حيث جعلوها شاملة للكائنات العضوية وغير العضوية(1) استطعنا أن نبصر مدى اعتزاز الأفغاني بالحضارة العربية، و وجهابذة العرب، أولئك الأعلام الذين وصلوا من كل فن إلى الغاية منه و العضون والذين والذين والمناء الغرب بالاعتراف.. ببعض وأخذ المنصفون اليوم من علماء الغرب بالاعتراف.. ببعض الفضل بما سبقوا إليه و الها الغاية منه و المناه ا

بل إننا ـ إنصافاً للحقيقة ـ نعتقد أن الأفغاني قد بلغ في درجة اعتزازه بالعرب، وتراثهم الحضاري والثقافي ومجدهم الفكري والعلمي إلى المغالاة والحماسة في بعض الأحيان، حتى أنه قد اعتبر أن كل ما يحسبه الناس جديداً اليوم في ميادين البحث والتفكير الأوروبية، إغا هو مسبوق إليه من قبل العرب فيها تقدم من التاريخ، وأن عدم وضوح هذا الانتساب العلمي لأصحابه العرب الأوائل، إغا جاء نتيجة لضياع الكثير من تراثهم، وفقداننا للكنوز التي اشتملت عليها يوماً مكتبات بغداد والأندلس والقيروان وغيرها من الحواضر العلمية التي ازدهر فيها الفكر والفن والعلم طوال عدد من القرون. . فهو يقول: «هاتوا إلى

<sup>(</sup>١) وهو ما سيأتي الحديث عنه في فصل قادم من هذه الدراسة.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٢١٤.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق ص ٢١٢.

مكتبة بغداد والأندلس والقيروان، وما ترجم في عصر الخلفاء العباسيين وما حقق علياء العرب من المباحث؛ وما الفوه من المكتب الفلسفية، والطبيعية، والكيمياء. وبعد ذلك طالبوني وألزموني بالحجة بعدم استيفاء أولئك العلياء مواضيع ما نرى من المباحث في العلوم والفنون الوافدة إلينا عن طريق الغرب اليوم!!»(١).

وهي مغالاة وإن كانت تحسب على دقة الرجل وعلمية أسلوبه، إلا أنها لا تفقد صلاحياتها للتدليل على الموضوع الذي نسوق له الحديث، وهو اعتزاز بالعرب والعروبة، ومن ثم نضوج الفكسر القومي العربي عند فيلسوفنا الثائر في هذه المرحلة من مراحل تطوره الفكري العميق، بل ربما أفادتنا هذه المغالاة في التدليل على الموضوع الذي عقدنا له هذا الفصل من فصول دراسة حياة الرجل ونضاله وأفكاره (٢).

\* \* \*

هكذا تآخى والإسلام، ووالعروبة، في فكر الأفغان، السياسي والحضاري والقومي.. فهو قد سعى إلى إيقاظ الشرق وتجديد الإسلام وتضامن المسلمين، وجاهد كي يحرك أمة

<sup>(</sup>١) للصدر السابق. ص ٢١٨.

 <sup>(</sup>٢) لمزيد من التفصيلات عن علاقة والإسلام، بـ والعروبة، في فكر جمال الدين الأفغاني راجع كتابنا (الإسلام والعروبة والعلمانية) طبعة بيروث. دار الوحاء سنة ١٩٨١ م.

الإسلام تحت أعلام والجامعة الإسلامية. لكنه أبصر دور العرب القائد في هذا للحيط الإسلامي الكبير. فالمسلمون وأمة، تجمعهم وعقائد، وتوحدهم ومصالح، وتواجههم وتحديات، . وفي إطار هذه والأمة، توجد والقوميات، الإسلامية، بمثابة والجزر القومية، في وعيط الإسلام»! . وبين هذه القوميات بمثل العرب للورهم التاريخي، ولطابع الإسلام العرب، ولإمكانياتهم الحضارية والبشرية القيادة المأمولة، حتى لن يطمع ويعمل لإحياء الإسلام وتجديد حياة المسلمين. فلا تناقض ما بين والإسلام، و والعروبة، بل لعلها والوحدة العضوية، تجمعها، على النحو العبقري الذي دعاه جمال الدين الأفغان.

## من الرأسمالية إلى الاشتراكية

[وهكذا دعوى الاشتراكية. . . وإن قل نصراؤها اليوم، فلا بد أن تسود في العالم، يوم يعم فيه العلم الصحيح، ويعرف الإنسان أنه وأخاه من طين واحد أو نسمة واحدة، وأن التفاضل إنما يكون بالأنفع من المسعى للمجموع []

جمال الدين الأفغاني

ونحن عندما نطرق هذا الميدان فإننا نجد أنفسنا تجاه قضية كبرى، قضية لم يختلف الباحثون حوّل رأي الأفغاني فيها فقط، بل لقد طمسوا، في الأغلب الأعم. موقفه إزاءها. وخلت معظم الكتابات التي قدمت عنه من أية إشارة لها. وهي قضية الموقف الاجتماعي لهذا المفكر الكبير. وعلى وجه التحديد موقفه من الأفكار الاشتراكية.

ولعل الذي يعطي لهذه القضية الكثير من الحيوية، بل والخطورة، هو أن الخلاف حول موقف الأفغاني منها ليس متقارب الأطراف، ولا هو من باب الاختلافات المقبولة في التفسيرات، لأن الذين تناولوا هذا الجانب من حياة مفكرنا وفكره، قد وقفوا بأغلبيتهم الساحقة، إلى صف إنكار المواقف الاجتماعية له، أو طمسها على أقل تقدير.

أما الذين أشاروا إليها فلقد سلكوا مفكرنا الكبير في دعاة والاقتصاد الفردي، ووالنشاط الحر،، ووالفكر الرأسمالي، بل ولقد وجدنا التيار الفكري الذي شهدته بلاد المغرب العربي في أعقاب الحرب العالمية الأولى، والذي أراد أن يوجد لتيار البورجوازية المغربية «نسباً» إلى التراث العربي الإسلامي قد جعل من فكر الأفغاني نقطة انطلاقه في هذا السبيل؟!..

لقد حدث ذلك، بينها يحمل فكر الرجل ما يدحض هذا «الاتهام»، وتقدم آثاره أكثر من دليل على انحيازه إلى جانب الناس الكادحين البسطاء وتحبيذه للفكر الاشتراكي، دونما مواربة، أو خفاء.

وحتى تكون لدينا الأرضية الواقعية كتفسير هذا الاختلاف غير المفهوم وغير المقبول لموقف الأفغاني الاجتماعي، علينا أن نبصر دلالة بعض الحقائق التي اكتنفت هذا الموضوع:

ا \_ فالذين يجدون في الأفغاني داعية من دعاة الاقتصاد الحر والنشاط الفردي، و وأيديولوجية البورجوازية والنظام الرأسمالي، قد وجدوا ذلك في كتابه (رسالة الرد على الدهريين). وهم لم يتعسفوا في تفسير نصوصه الواردة بها حول هذا الموضوع، فهي صريحة في ذلك، وهم من أجل ذلك قد اهتموا بإذاعة هذا الكتاب ونشره، حتى ليحسب كثير من المثقفين أنه الكتاب الوحيد الذي خلفه الأفغاني، وحتى لنجده يطبع في مصر طبعات كثيرة، ومن دور نشر معينة، وفي أعوام بذاتها، بشكل يستلفت الأنظار ويثير الاهتمام، والاستفهام؟!

٢ ـ والذين يجدون لدى الأفغاني موقفاً اجتماعياً متقدماً،

وانحيازاً لمعسكر الفكر الاشتراكي، وتبنياً للنظرة الجماعية في هذا الميدان، يجدون عمدتهم في ذلك كتابه الدسم (الحفاطرات)! وهو آخر ما أملى على تابعه ومريده محمد باشا المخزومي، والوثيقة التي تمثل آخر ما وصل إليه فكره من تطور حتى ساعة وفاته في سنة ١٨٩٧م.

- ٣- ومن أجل ذلك فإن المنهج العلمي في دراسة هذه القضية إنما يدعونا إلى أن تدرسها كظاهرة متطورة، وأن نبصر العوامل والظروف التي أحاطت بكتابة الأفغاني للنصوص التي تبدو متعارضة، والعوامل والظروف التي طورت أفكاره بصدد القضية الاجتماعية، وأن نسلك كل ذلك في سلك هذه الظاهرة العملاقة المتطورة المتمثلة في مفكرنا الكبير بجوانبه الفكرية والعملية الغنية، المتعددة الجوانب والقسمات.
- ٤ وإذا كان الأفغاني قد كتب رسالة (الرد على الدهريين)، التي هاجم فيها الاشتراكية، وامتدح أسس التفكير البورجوازي في سنة ١٨٨٠ م عندما كان بالهند، فإنه قد كتبها وهو تحت تأثير هاس جارف ضد فئة من الهنود جعلوا من الثقافة الحديثة والأفكار المدنية المتطورة قريناً للتهادن مع الاستعمار، وكما يقول الشيخ محمد عبده، فإنه قد ودعاه إلى تصنيفها حمية جاشت بنفسه أيام كان في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في البلاد الهندية المندية الم

الغي جماعة من سكان تلك البلاد إغراء لهم بنبذ الأديان، وحل عقود الإيمان، (١).

فالزاوية التي كتب من خلالها الأفغاني كتابه هذا إنما هي السدفاع عن السدين والإيمان، ولما كان بعض الاشتراكيين، وخاصة في أوروبا، قد اقترنت بدعوتهم إلى الاشتراكية دعوتهم إلى الإلحاد، فلقد أصاب الدعوة إلى الاشتراكية ما أصاب الدعوة إلى الإلحاد من هجوم الأفغاني في رسالة (الرد على الدهريين).

و - فإذا عاد الأفغاني بعد عشرين عاماً من كتابة رسالته هذه المعطينا فكراً منحازاً إلى الاشتراكية ومدافعاً عن الجماعية وتحليلاً نافذ البصيرة لكثير من أبعاد المشكلة الاجتماعية في كتابه (خاطرات جمال الدين) ، فإننا يجب ألا نبصر فقط في هذا الكتاب الوثيقة التي تمثل ذروة تطوره الفكري ، بل وأن نشير أيضاً إلى إحساس الأفغاني بقيمة هذا الكتاب وخطر هذه الخطوات والتي لم تحوّر ، ولم يطرأ عليها أدن تعبيره (٢) . عندما تحدث إلى جامعها ومدونها محمد باشا المخزومي قائلاً له وإذا سلمت في كتابة خاطراتي من خطر الطاغية وطواغبته . فستصادف من أهل خمود عنتاً وتخرصاً وقلباً للحقائق . فلا تبال بهم ، فها الجمود عنتاً وتخرصاً وقلباً للحقائق . فلا تبال بهم ، فها

<sup>(</sup>١) (مقدمةُ الرد على الدهريين) ص ١٧.

<sup>(</sup>۲) (الحفاظرات) ص ۹.

خلا الكون منهم يوماً ليخلو زمنك، ولا نجا منهم مخلص لتنجو أنتاء(١).

ولعل هذا هو السر في عدم شيوع هذا الكتاب، حتى إنه لم يطبع غير طبعة واحدة في بيروت. ولا توجد منه بمصر إلا نسخة وحيدة بدار الكتب المصرية (٢).

والآن... وبعد هذه الحقائق... ماذا قال الأفغاني عن القضية الاجتماعية، والاشتراكية بالذات؟.. سواء أكان ذلك في رسالة (الرد على الدهريين) أم في كتابه (الحاطرات)؟..

إننا نجد الأفغاني في (رسالة الرد على الدهريين). انطلاقاً من والحماسة و والحمية و المشروعتين، اللتين كتب في ظلهها رسالته هذه ليدافع بها عن الدين والتدين، ولينتصر لقضية: ضرورة الإيمان للبشر، اجتماعياً وروحياً، وأيضاً بسبب من ذلك الارتباط الذي عرفته الحضارة المسيحية الغربية ما بين الاشتراكية والإلحاد، نجد الأفغاني يعقد فصلاً في كتابه هذا يشن فيه هجوماً على الاشتراكية والأساس الأيديولوجي الذي بنيت عليه، فيتحدث تحت عنوان: (مطلب في السوسيالست والاجتماعيون، والنهيليست والعدميون، والكمونيست والاشتراكيون، .) عن أن وهذه الطوائف الثلاث تتفق في سلوك هذه الطريقة (أي الدهرية والالحادية، ). وزينوا ظواهرهم بدعوى أنهم سند

<sup>(</sup>١) المصدر السابق ص ٢٠.

<sup>(</sup>٢) في قبل نشرنا لأعمال الأفغاني الكاملة، في طبعتها الأولى سنة ١٩٦٨ م.

الضعفاء، والطالبون بتحقوق المساكين والفقراء. وكل طا وإن لونت وجه مقصدهم بما يوهم خالفته لمقصد الأخرى غاية ما يطلبون إنما هو رفع الامتيازات الإنسانية كافة، الكل، وإشراك الكل في الكل. وكم سفكوا من دماء وك من بناء وكم خربوا من عمران، وكم أثاروا من فتز · أظهروا من فساد. كل ذلك سعياً في الوصول إلى هذه ـ الخبيثة. وجميعهم على اتفاق في أن جميع المشتهيات الموج سطح الأرض منحة من الطبيعة وفيض من فيوضه مزاعيمهم أن الدين والملك عقبتان عظيمتان وسدان يعترضان بين أبناء الطبيعة ونشر شريعتها المقدسة ا والاشتراك). . . وجميعهم يتعاونون على إذاعة خيالاتهم ا ويهذا كثرت أحزابهم ونمت شيعتهم في أقطار الممالك الأر خصوصاً عملكة الروسية . . لا جرم أن هذه الطوائف إذا ا أمرها وقوي ساعدها على المجاهرة بأعمالها فقد تكون انقسراض النوع البشسري. . أعاذنا الله من شرور وأعمالهم إء(١).

وفي مكان آخر من هذا الكتاب يركز الأفغاني هجو الأساس الأيديولوجي لدعاة الاشتراكية الغربية، فيقول وهذه الطائفة تسعى لتقرير الاشتراك في المشتهيات، وعو الامتياز، ودرس رسوم الاختصاص، حتى لا يعلو أ-

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ١٦٢، ١٦٤.

أحد، ولا يرتفع شخص عن غيره في شيء ما، ويعيش الناس كافة على حد التساوي، لا يتفاوتون في حظوظهم. فإن ظفرت هذه الطائفة بنجاح في سعيها هذا، وإن لاق<sup>(١)</sup> هذا التفكير الخبيث بعقول البشر، مالت النفوس إلى الأخل بالأسهل والأفضل، فلا نجد من يتجشم مشاق الأعمال الصعبة، ولا من يتعاطى الحرف الحسيسة، طلباً للمساواة في الرفعة... نعم.. أن أفكار المصابين بالماليخوليا لا تنتج أحسن من هذه النتيجة. ولو فرضنا محالًا، وعاش بنو الإنسان على هذه الطريقة العوجاء، فلا ريب أن تمحي جميع المحاسن وضروب الزينة وفنون الجمال العملى، ولا يكون لبهاء الفكر الإنساني أثر، ويفقد الإنسان كل جمال ظاهر أو باطن، صوري أو معنوي.. فإن المبدأ الحقيقي لمزايا الإنسان إنما هو حب الاختصاص(٢)، والرغبة في الامتياز، فهما إلحاملان على المنافسة، السائقان إلى المباراة والمسابقة، فلو سلبتهما أفراد الإنسان وقفت النفوس عن الحركة إلى معالي الأمور، وأغمضت العقول عن كشف أسرار الكاثنات واكتناه حقائق الموجودات، وكان الإنسان في معيشته على مثال البهائم البرية، إن أمكن له ذلك، وهيهات هيهات! ١٠٠٠.

وليست الملاحظات التي نود إيرادها على حديث الأفغاني هذا متعلقة بهجومه على ذلك الموقف والمدهري، لملاشتراكيمين

<sup>(</sup>١) من اللياقة والمناسبة والفيول.

<sup>(</sup>٢) أي التملك.

<sup>(</sup>٣) (الأعمال الكاملة) ص ١٥١.

الأوروبيين، ولا على تلك التصورات الحماسية التي لاحت لخيال بعضهم عن والمساواة التامة؛ بين كل البشر، فنحن معه في هذا، وإنما الذي نود أن نلفت إليه الأنظار هو:

أولاً: أن الأفغاني قد بالغ كثيراً في الحديث عن وسفك الدماء وهدم البناء، وتخريب العمران، وإثارة والفتن، التي الحدثها الاشتراكيون، سعياً منهم إلى الوصول لهذه والمطالب الحبيثة. ولم تكن الاشتراكية والاشتراكيون، في عصر الأفغاني، ولا قبله، قد تحملت شيئاً من هذه والأوزار، ولا قامت بارتكاب كل هذه والجرائم، أو بعضها. فلم يكن قد حدث حتى ذلك العصر سوى انتفاضة (كومونة) باريس سنة ١٨٧١ م، وهي حدث محدود، قليل الضحايا، يقع وزر عنفه ودمويته على الرجعيين والرأسمالية لا على الاشتراكية والاشتراكيين!

وثانياً: ذلك التركيز الذي أعطاه الأفغان، في حديثه، للدوافع الفردية والعوامل الذاتية للنشاط الإنساني الاجتماعي، مما يخرج به عن حدود ما ننعته اليوم، وبالحوافز الفردية والمادية، ويدخل به في صميم البناء الأيديولوجي للفلسفات الفردية التي تناصر الرأسمالية وتقف من الفلسفات الجماعية موقف العداء.

ومما لا شك فيه أن حديث الأفغاني هذا هو الذي مثل وكون موقفاً فكرياً حاول استلهامه كل الذين أرادوا أن يجدوا الفلسفات الفردية والنظم الرأسمالية ونسباً، وسنداً في تراثنا العربي الإسلامي الحديث. ولكنهم، بحسن نية أو بسوء نية، قد تعمدوا الوقوف عند هذه النصوص. وهذا الكتاب من آثار الرجل وكتاباته، ولم يبصروا نهاية خيط تفكيره، ولا تطور هذا التفكير، ولم يدخلوا في اعتبارهم ظروف كتابة هذه النصوص وملابساتها، فوقعوا في خطأ جسيم، وظلموا الرجل وتفكيره الاجتماعي ظلماً ليس له مبرر أو حدود!.

\* \* \*

ذلك أن الحيط الأول من خيوط الضوء التي تستطيع قيادتنا إلى حقيقة الفكر الاجتماعي الأصيل للأفغاني إنما يتمثل في الجواب عن هذا السؤال:

لأي معسكر كان الأفغاني ينحاز؟ الشعب العامل؟.. أم القلة المغنية المالكة؟؟.. وذلك فضلاً عن الإجابة عن سؤال أي شيء كان يملك الأفغاني؟ وأي نوع من الحياة كان يحيا؟.. وما هي المتع التي مارسها في الحياة؟؟.

وإذا كنا قد عرفنا أن جمال الدين لم يمتلك شيئاً، سوى الثوب الوحيد الذي كان يرتديه إلى أن يخلق، والراتب الذي بلغ بمصر عشر جنيهات، وبتركيا خسة وسبعين ليرة عثمانية، كان ينفقه على جلساته وزواره في ندوته اليومية، وغيرهم من قاصدي كرمه وسخائه، فإننا يجب أن نعرف كذلك، وهذا هو الأهم أن الأفغاني إنما وقف منذ البداية حتى النهاية. إلى جانب الشعب العامل. وجماهير الفقراء والمستضعفين، وهو الموقف هو الذي العامل. وجماهير الفقراء والمستضعفين، وهو الموقف هو الذي قاده إلى تطور فكري جعله يتبنى الاشتراكية، والنظرة الجماعية إلى الأمور.

فهو عندما يتحدث عن جمعية (العروة الموثقى) السرية التي تكونت عقب فشل الثورة العرابية. والتي نبت لها فروع بمصر والهند وغيرها من البلاد الشرقية والإسلامية. يشير إلى تحالف هذه الجمعية ديسر مع الذين يتململون من مصابهم. ويجبون العطلة ويحامون عنها. من أهل أوروباه (١) وهي إشارة إلى تحالف (للعروة الوثقى) مع الاشتراكيين الأوروبيين.

وإذا تحدث عن والسلطة الزمنية، فإنه يرى أن والغاية المقصودة منها والعدل المطلق). . . و(٢).

فإذا جاءت المناسبة للحديث عن القلة المالكة من الأغنياء، قان الأفغاني يجدد بوضوح موقفه المعادي لهم. ويرى فيهم وسلاسل وأغلالاً؛ قد وضعت في «أعناق المسلمين؟!» وذلك عندما يقول أنه ما أقعد الهمم عن النهوض إلا أولئك المترفين يحرصون على طيب في المطعم، ولين في المضجع، وتطاول في البنيان، وتفاخر بالحدم والحول. ولا يراعون في حرصهم ما بعد يومهم، ويحافظون على لقب موضوع ورسم متبوع، ينتمون منه بالاحتفال لهم في الموسم والأعياد، وهز الرؤوس وثني الأعطاف، تعظيعاً وتبجيلاً، ثم تذييل الأوراق الرسمية بأسهاء ليس لهم مسميات. . أولئك صاروا في أعنىاق المسلمين سلاسل وأغلالاً . . (197).

<sup>(</sup>١) مجلد (العروة الوثقي) (فاتحة الجريدة) ص ٢٣ - ٢٣.

<sup>(</sup>٧) (الأعمال الكاملة) ص ٣٢٣.

<sup>(</sup>٣) للصدر السابق، ص ٣٤٤ ٣٤٠.

وإذا كنا قد سبق وأشرنا إلى الموقف الذي أغضب قيصر روسيا من جمال الدين، والذي ترتب على تفضيل الأفغاني للحكومة الشورية، ودفاعه عن وتحكم فلاحي المملكة، في والملك، ودلالة هذا الموقف على انحياز الأفغاني لمعسكر الشعب العامل، فإننا نجد تعبير والشعب العامل، هذا يرد صراحة في كتبه (الخاطرات) عند الحديث عن أن والاشتراكية... هي التي ستؤدي حقاً مهضوماً لأكثرية من الشعب العامل! و(ا).

كما نجده يتحدث عن أنه ولولا الزرع، ولولا الضرع، لما كان سرف الأغنياء ولا ترف الأمراء. موقف الزراع والصناع من الحضارة أنفع من موقف الإمارة. رأينا شعباً يعيش بدون ملك، ولكن ما رأينا ملكاً يعيش بدون شعب! و(٢).

بل ويزيد جمال الدين هذا المعسكر الذي انحاز إليه تحديداً وتشخيصاً عندما يخاطب الشاه الإيراني ناصر الدين ويعنفه بقوله ؟ د. . . الفلاح والعامل والصانع في المملكة يا حضرة الشاه انفع من عظمتك، ومن أمرائك . . . لا شك يا عظمة السلطان أنك رأيت وقرأت عن أمة استطاعت أن تعيش بدون أن يكون على رأسها ملك، ولكن هل رأيت ملكاً عاش بدون أمة ورعية ؟؟!» (٣).

<sup>(</sup>۱)(الخاطرات) ص ۱۸۹.

<sup>(</sup>٢) المبدر السابق. س ٢٣٤ -

<sup>(</sup>٣) (الأعمال الكاملة) ص ٧٥٠.

وهـذا الموقف الـطامح إلى (العـدل المطلق) من جـانب جمال الدين الأفغاني، والمنحاز كلية إلى جانب (الشعب العامل)، هو الذي قاده إلى أرضية التفكير الجماعي، وجعله يقف موقف الانحياز الكلي إلى الاشتراكية.

\* \* \*

وعندما انحاز جمال الدين الأفغاني إلى معسكر الاشتراكية الفكري، وحبد الأخذ ببادثها، وتنظيم المجتمع وفق منهاجها، ونضيح انحيازه هدا في أخريات حياته، وسجله كتابسه (الخاطرات)، فإن انحيازه هذا لم يكن صادراً عن عطف على الفقراء، ورفق بالمستضعفين، وحب الخير فقط للذين حرموا من ثمرات عملهم وإنتاجهم في الحياة، أي أن هذا الانحياز لم يكن نابعاً من موقف وطوباوي، في التفكير، ومن ثم فإننا لا نستطيع أن نتجنى على الرجل فنسلك أفكاره الاشتراكية ضمن الأفكار والاشتراكية المثالية، الطوباوية، وذلك لأننا نجد لدى الرجل بصيرة نافذة جعلته يبصر وحتمية، سيادة النظام الاشتراكي، وضرورة مرور المجتمع بمرحلته ووصوله لتطبيق مبادئه. . وذلك رغياً عن الموقف العدائي الذي كان يقفه من هذا النظام أعداؤه رغياً عن الموقف العدائي الذي كان يقفه من هذا النظام أعداؤه رالذين لا يحصى عددهم ولا تحصر قوتهم في زمن جمال الدين.

فهو يقول عن الثورة البورجوازية الفرنسية التي عاش العالم في حرارتها أجيمالاً متعددة، وعن الشورة الاشتراكية المنتظرة، وحتميتها، تلك العبارات ذات الدلالة الناضجة: دوالدعوة

لطلب الحرية في فرنسا، وهي دعوة ومطلب حق، كم صادف أهلوها من المحن، وكيف استحر فيها القتل، وسالت الدماء، واليوم فالعالم يقدرهم، ولسوف يقتدي بهم، وهكذا دعوى الاشتراكية. . . وإن قل نصراؤها اليوم، قلا بد أن تسود في العالم يوم يعم فيه العلم الصحيح، ويعرف الإنسان أنه وأخاه من طين واحد أو نسمة واحدة، وأن التفاضل إنما يكون بالأنفع من المسعى للمجموع، (1) . . (وهو الذي هاجم الثورة الفرنسية من قبل في والرد على الدهريين، مرجعاً حدوثها وللأضاليل التي بثها هذان الدهريان (فولتير وروسو)، حيث وفرقت أهواء الأمة هذان الدهريان (فولتير وروسو)، حيث وفرقت أهواء الأمة وأفسدت الكثير من أبنائها!» (٢٠).

وهو هنا إنما يخطو عن موقفه السابق عدة خطوات إلى الأمام، فهو لا يرفض التضحيات، ولا يستبشع الضحايا في سبيل التقدم، ويضرب لذلك مثل الثورة الفرنسية التي «صادف أهلوها المحن» و «استحر فيها القتل وسالت الدماء»، وهو يربط حتمية الاشتراكية كل العالم بانتصار العلم الصحيح، ويضع للتفاضل بين بني الإنسان مقياساً هو تحقيق «الأنفيع من المسعى للمجموع».

وهذه والحتمية الاشتراكية، التي يرى الأفغاني أنه لا بد منها، ومن سيادتها العالم، إنما تنبع لديه من أن هذا النظام الاشتراكي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٣٦.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق. ص ١٦٢.

هو الملائم والمناسب لنظام الاجتماع البشري، ففلسفته هنا إنما تأتي من فهم عميق لطبيعة النظام الأمثل الذي يحقق رخاء الإنسان وكرامته، ويحيل معنى خلافة الإنسان في الأرض عن الله سبحانه وتعالى، وامتيازه عن غيره من المخلوقات، إلى حقيقة واقعة ملموسة، فلما وكان مذهب الاشتراكية كبقية المذاهب والمبادىء، لها طرفان (وخير الأمور أوساطها) رأى الشارع والمبادىء، لها طرفان (وخير الأمور أوساطها) رأى الشارع الأعظم أن تنعم فريق من قوم، وشقاء فريق آخر في محيط واحد، وبجساع ليس بينها وبين مساعي الآخرين كبير تفاوت، مما لا يتم به نظام الاجتماع، (١).

وهو هنا يعيد إلى الذاكرة تلك الفكرة التي التزمها دائماً بصدد هذا الموضوع، وهي التفرقة بين أكثر من «نوع» من أنواع الاشتراكية، أو إن شئنا تعبيراً أدق، أكثر من «شكل» وأكثر من «وسيلة» يسلكها الناس وصولاً إلى تطبيق هذا النظام.

\* \* \*

فهو لا يتعاطف مع والاشتراكية الغربية»، ويوجه لها ولدعاتها نقداً شديداً، ويرى أن الغربيين قد وأصبح أمرهم في الاشتراكية (فوضى)... ولسوف يتعكس أمرها»(٢)، وولسوف يتفاقم المخطب، وتعم من جراء ذلك البلوى في الغرب، ولا يسلم منها

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ١٤٤.

الشرق ، ذلك وأن ما تراه من الاشتراكية في البغرب وما تتوخاه من المنافع بذلك المذهب، في شكله الحاضر، وأسسه، وتخبط واضعي مبادئه، كل ذلك يعكس نتائج الاشتراكية، ويجعلها محض ضرر بعد أن كان المنتظر منها كل نفع (٢٠).

على أن هذا الموقف من جانب الأفغاني أزاء والاشتراكية الغربية، لا يمكن أن يتخذ دليلاً على تردد الرجل أزاء الإيمان بالاشتراكية، ولا على نقص في معلوماته ووضوح الرؤية لديه بالنسبة للحركة الاشتراكية في أوروبا، وهو الذي تنقل بين مدنها، وعرف الكثيرين من مفكريها وثوارها، بل وأقام مع العديد منهم صلات الكفاح والنضال، وإنما الذي يدل عليه هذا الموقف هو نفور الأفغاني من التطرف والمغالاة التي كانت لدى بعض الدعاة الاشتراكيين في ذلك الحين، ولدى بعض الفئات بعض المعاملة والمطبقات، وأكثر من ذلك فالأفغاني لا يحمل الطبقات العاملة والمفتراء والمستضعفين ودعاة الاشتراكية وزر هذا التطرف وتلك المغالاة، لأنه يراها رد فعل لموقف القوى الرجعية المفرق وتلك المناهير.

فإذا كانت والاشتراكية الغربية، قد اكتسبت سمات والانتقام، ودخلتها وعوامل الحسد في العمال من أرباب الثراء، فإن الأفغاني يوقع اللوم على والذين إنما أثروا من كدهم وعملهم (أي كد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ١٥٠.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ١٤٤.

العمال) وادخروا كنوزهم في الخزائن، واستعملوا ثروتهم في السفه.. فكل عمل يكون مرتكزاً على الإفراط لا بد أن تكون نتيجته التفريط!»(١).

فإذا كان والعامل الفقير، الذي يسكن كوخاً حقيراً، نصف اعضائه وأبنائه في خارجه، عرضة لصبارة القر، وأوارة الحر، لا يملك من القوت خبزاً كافياً، ولا من الملبس ما يستر به تمام العورة، فلا عجب ولا غرابة، لدى الأفغاني، أن يستنقر هذا الوضع الجائر وطبقة العمال للمطالبة ببالاشتراكية، وفي نفيرهم روح الانتقام، والإفراط في المطالبة بحقهم. يقابله التفريط في زجرهم، وعدم الرضوخ لما يطلبونه من الحقة (\*).

ومن هنا نستطيع أن نبصر مصدر الانتقادات التي وجهها الأفغاني إلى والاشتراكية الغربية، فلقد أبصر أن النواقص التي لم يرتضيها في هذه الحركات والدعوات إنما كان مصدرها القوى الرجعية والأقلية الغنية المسرفة المبذرة السفيهة، وأن ذلك هو الذي استنفر الطبقة العاملة إلى هذا الطريق، ودعاها لركوب الصعب والشاق من المسالك وصولاً إلى الاشتراكية والعدالة وتحقيق نظام الاجتماع.

\* \* \*

وفي مقابل هذا والتطرف الاشتراكي، الذي رآه الأفغاني رد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ١٤٤.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤١٥.

فعل المتطرف الرجعي، من قبل القلة الثرية المالكة، قدم الأفغاني وتحدث عن غوذج التجربة الاشتراكية التي شهدتها أرض الواقع الذي عاشت فيه الدولة العربية الإسلامية الأولى، التي أسسها المسلمون عندما ظهر الإسلام، وهو هنا يسلك هذه التجربة. وهو مطمئن غاية الإطمئنان، في سلك التجارب الاشتراكية. بل ويرى في بعض أحداثها وإجراءاتها الاقتصادية والاجتماعية وأشرف عمل تجلى به قبول الاشتراكية قولاً وعملاً وذلك عندما يشير إلى (الأخاء) الذي عقده المصطفى على المهاجرين والأنصاره (۱).

وهو يرى لهذه التجربة الاشتراكية ميزات وعيزات عن والاشتراكية الغربية، فهي لم تأت كرد فعل للتطرف الرجعي في المجتمع العربي الإسلامي الأول، وإنما هي مقصود إليها في كتاب الله، ذلك ولأن الكتاب الديني، وهو القرآن، أشار إليها بأدلة كثيرة، (٢) وكذلك وفهي ملتحمة مع الدين الإسلامي، (٢).

بل وأكثر من ذلك فإننا نجد الأفغاني يبصر الصلة الوثيقة بين الاشتراكية ونمط الحياة الاجتماعية وبين طبيعة البساطة وعدم التعقيد وزاوية النظرة الجماعية التي كان مجتمع العربي البدوي ينظر منها إلى الأمور. ويرى من خلالها معضلات المال والاقتصاد

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ١٤١٧.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤١٦.

<sup>(</sup>٣) المصدر السابق. ص 11.

والمعاش، فهو يرى أن والاشتراكية في الإسلام... متصفة في خلق أهله عندما كانوا أهل بداوة وجاهلية على ولذلك لم تكن هناك غرابة ولاشدوذ في أن يكون وأول من عمل بالاشتراكية بعد التدين بالإسلام هم أكابر الخلفاء من الصحابة، وأعظم المحرضين على العمل بالاشتراكية كذلك من أكابر الصحابة أيضاً على العمل بالاشتراكية كذلك من أكابر الصحابة أيضاً على العمل بالاشتراكية كذلك من أكابر الصحابة

فهي قد اجتمعت لها ميزتان أساسيتان:

الأولى: ملاءمتها للبيئة والبداوة والبساطة وعدم التمايز بين أفراد المجتمع كطبقات، عما جعلها استجابة للدرجة التطورية التي كان عليها المجتمع في ذلك الحين.

والثانية: أنها مدعو إليها وإلى سلوكها وتطبيقها من قبل الدين الجديد وتعاليمه وفي مقدمتها القرآن الكريم.

والأفغاني هنا إنما يشير، بطريق غير مباشر، إلى ما بين تعاليم الإسلام وقوانينه وآيات كتابه وما بين طبيعة المجتمع الذي ظهر فيه علاقات ومناسبات.

## \* \* \*

على أن الذي يشهد لفيلسوفنا الكبير وثائرنا الأكبر بالعمق والعبقرية والسبق - المستحق للإعجاب والإكبار - إلى استخدام

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤١٤.

<sup>(</sup>٢) ألمندر السابق. ص ١٤٤.

المنهج العلمي في تفسير أحداث التاريخ، هو ذلك التقويم الفذ الذي أعطاه لتلك الأحداث الكبرى التي شهدها عهد الخليفة الثالث عثمان بن عفان، رضي الله عنه، وبالذات تحليل الجانب الاقتصادي والاجتماعي من التطورات التي حدثت في ذلك الحين، وكيف نشأت الطبقات الاجتماعية وتمايزت، وامتاز بعضها على البعض الآخر، وكيف نشأ والصراع الطبقي،، وكيف أدى والإفراط، إلى نشوء وطبقة اشتراكية،، وكيف شهد ذلك المجتمع منذ زمن طويل تلك الحالة التي كانت تشهدها أوروبا على عهد الأفغاني، والتي أدت إلى تلك المحظورات التي كانت محل انتقاد من الأفغاني عندما تحدث عن والاشتراكية الغربية، كما أشرنا إلى ذلك منذ قليل، فهو يقول إنه وفي زمن قصير من خلافة عثمان تغيرت الحالة الروسية في الأمة تغيراً محسوساً، وأشد ما كان منها ظهوراً في سيرته، وسير العمال (الولاة) والأمراء وذوي القربي من الخليفة، وأرباب الثروة، بصورة صار يمكن معها الحس بوجود طبقة تدعى وأمراءه وطبقة ﴿ أَشْرَافُ \* وَأَخْرَى أَهُلَ ﴿ ثُرُوهُ وَثُرَاءُ وَبِلَّاحُ \* ، وَانْفُصِلُ عَنْ تَلْكُ الطبقات، طبقة العمال، وأبناء المجاهدين، ومن كان على شاكلتهم من أرباب الحمية، والسابقة في تأسيس الملك الإسلامي وفتوحاته، ونشر الدعوة، وصار يعوزهم المال الذي يتطلبه طراز الحياة، والذي أحدثته الحضارة الإسلامية، إذ كانوا مع جريهم، وسعيهم وراء تدارك معاشهم لا يستطيعون اللحاق بالمنتمين إلى العمال، ورجال الدولة، وقد فشت العزة والأثرة والاستطالة. وتوفرت مهيئات الترف في حاشية الأمراء، وأهل عصبيتهم، وفي العمال وبمن استعملوه وولوه من الأعمال.. المنخ. فنتج عن عموع تلك المظاهر التي أحدثها وجود الطبقات المتميزة عن طبقة العاملين والمستضعفين في المسلمين، تكون طبقة أخرى تتحسس بشيء من الظلم، وتتحفز للمطالبة بحقهم المكتسب من مورد النص، ومن سيرتي الخليفة الأول والثاني أبي بكر وعمر. وكان أول من تنبه لهذا الخطر الذي يتهدد الملك والجامعة الإسلامية، الصحابي الجليل أبو ذر الغفاري والدالية.

فإذا علمنا أن هذا التحليل الذي قدمه جمال المدين الأفغاني لنشوء الطبقات في المجتمع العربي الإسلامي الأول، وتحايزها، ونشوء امتيازاتها، ولإحساس طبقة والعاملين المستضعفين بالظلم، وعجزها، رغم السعي وراء تدارك المعاش، عن تحصيل المال والذي يتطلبه طراز الحياة، ثم تحسسها طريق الاشتراكية كسبيل للعودة بالمجتمع إلى روح المدين والقرآن والتقاليد الجماعية الموروثة، وبروز قيادة أبي ذر الغفاري رضي الله عنه، كتعبير عن هذه الحاجة الاجتماعية والسياسية والفكرية، إذا علمنا أن هذا التحليل إنما قدمه الأفغاني معارضاً به آلاف التفسيرات الفجة والسطحية والمغرضة، والتي صورت أبا ذر الغفاري تلميذاً لتلك الشخصية الأسطورية، وعبد الله بن الغفاري تلميذاً لتلك الشخصية الأسطورية، وعبد الله بن الغفاري عاول عديد من المؤرخين والباحثين والمفسرين أن

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٢١٤.

يلقوا على كاهلها أسباب الأحداث التي شهدها عهد عثمان بن عفان وعلي بن أبي طالب، وأن ينسبوها إلى دخطط يهودي، غريب ومدروس ومرسوم، ليحولوا دون الناس ودون إبصار الأسباب الحقيقية والجذور الاقتصادية والاجتماعية والفكرية لهذه الأحداث، إذا علمنا ذلك أدركنا عمق جمال الدين وقيمة تحليله هذا الذي قدمه منذ أكثر من تسغين عاماً، وقبل أن تعرف دراساتنا التاريخية الحديثة المنهج العلمي الناضج في تفسير أحداث التاريخ!

ثم يتحدث عن ذلك، النشاط الذي قام به أبو ذر الغفاري، فيقدم له صورة العمل السياسي والاجتماعي الثوري الناضج، فيقول إنه واجتمع مع طبقة المتألمين والمتذمرين من المسلمين، وقص عليهم من سيرة السلف أشياء، وأطلعهم على ما قاله عامل الشام معاوية بن أبي سفيان، وأردفها بإعلانه مشاركته لهم في كل ما يتحسسون به قلباً وقالباً. وبمختصر القول إنه شجعهم على النهضة ... (الثورة) .. والمطالبة بحق صريح لهم أهتضمه جماعة بغير وجه شرعي و (١).

وهو هنا لا يكتفي بذلك الدفاع الضمني، والغير مباشر، عن أبي ذر ومواقفه وتصرفاته وأفكاره، أزاء الانتقادات الضمنية والصريحة التي وجهت إليه، والتي نسبت أفكاره ومواقفه لمن يدعى وعبد الله بن سبأه وإنما هو يرى صراحة أن أبا ذر لم يزد

<sup>(</sup>١) للصدر السابق. ص ٤٧٧.

على وأنه قد أخذ بمحض النصح لحليفة المسلمين إذ ذاك وعثمان، وبنصح وعماله، وبالدفاع عن حقوق المسلمين؛ كي لا تتكون طبقة اشتراكية يكون رائدها والانتقام . . . ا (1) .

فهو يكرر مرة أخرى وجوب الحذر من تلك والتحركات الاشتراكية، التي لا تبغي سوى والانتقام، والتي لا تخرج عن كونها مجرد ورد فعل، للظلم الاجتماعي الحادث، لأنه يرى في أسس الاشتراكية، كها عرفتها التجربة الإسلامية الأولى، النموذج الأسلم والأصلح، حيث كان لها الوضوح الفكري الذي تمثل في مبادئها وأفكارها التي جاء بها الإسلام، والتي كانت استجابة لمتطلبات البيئة وعواملها الموروثة عن مجتمع البداوة والجاهلية الذي سبق الإسلام.

ومن ثيم فإن الأفغاني يتوج حديثه هذا بأن «كل اشتراكية تخالف في روحها وأساساتها اشتراكية الإسلام... فلا تكون نتيجتها إلا ملحمة كبرى، وسيل الدماء ولا سيل العرم من الأبرياء، ومن تخريب لبناء لا يشاد عليه شيء ينتفع به أحد من الحلق، (٢).

بل من ذا الذي لا يمنح إعجابه الكبير والعميق لهذا الثاثر العملاق عندما يشير إلى ذلك المرض الذي تشكو منه كثير من المجتمعات الاشتراكية والطاعمة إلى الاشتراكية وصفوف

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤٢٣.

الاشتراكيين، والمتمثل في هؤلاء الذين يسيسرون في موكب الاشتراكية زوراً وبهتاناً، ويرفعون أعلامها لا لشيء إلا لنفع شخصي أو مآرب خاصة بهؤلاء الأدعياء، وذلك عندما يقول: ونعم.. يستفيد من يلوك بلسانه كلمة الاشتراكية. ويجعلها أحبولةوهي كلمة حق يراد بها باطل اء(١).

وهو بذلك لا يحذرنا فقط من مزيفي الشعارات، بل وكذلك من الذين يخدعموننا بحمل ما نؤمن ونرفع من المبادىء والشعارات!.

#### \* \* \*

ولعله بقدر الإعجاب والإكبار اللذين يستحقها فكر الأفغاني الاجتماعي، هذا الذي أشرنا إليه في هذا الفصل من فصول هذه الدراسة، بقدر هذا الإعجاب والإكبار، تكون الحاجة إلى الإشارة لصدر هذه العبقرية التي أعطت منذ عشرات السنبن ذلك البناء الفكري الناضح والعملاق.

فكيف تأتي لهذا الثائر الذي عاش في مجتمع إقطاعي تسيطر عليه رجعية إقطاعية تركية عاتية، والذي كانت تواجهه مهام الخروج بالمجتمعات العربية الإسلامية من ظروف القرون الوسطى، والتصدي لزحف الاستعمار الأوروبي، كيف تسنى له أن يبصر بعمق تلك الجذور الاجتماعية والاقتصادية لحياة الناس

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٢٣.

ومشاكلهم، وكيف أبصر في الاشتراكية السبيل لخلاص الإنسان مما يعانيه من عنت وكبت وإرهاق؟؟.

هل كان الأفغاني وشاذاً، في ذلك؟.. سابقاً لزمانه؟.. متخطياً لإطار القضايا والمشاكل التي طرحها عصره، والتي كانت تشغل عقول الناس وفكرهم ونشاطهم العملي في ذلك الحين؟..

إننا لا نرى ذلك، وإنما نبصر لفكر الأفغاني الاجتماعي جذوراً أصيلة في حياة الرجل وثقافته والمجتمعات والبيئات التي عاش فيها وتمثل قضاياها وما حفلت به من واقع وأفكار. وهذه الجذور وأن تعددت، فإنما تبرز من بينها هذه المصادر كأبرز والمولدات الفكرية، للفكر الاجتماعي المتقدم عند فيلسوفنا الكبير:

١ ... فمصر التي عاش فيها الأفغاني من سنة ١٨٧١ حتى سنة ١٨٧٩ م كانت من أكثر النماذج التي أثرت في فكره وعقله، وكيفت مواقفه في كثير من الأمور، كيا أن هذه الفترة كانت أنضج الفترات التي صقلت عقله وتجربته في الفكر والنضال. وهو الذي يقول: إن ومصر أحب بلاد الله إلى ١٤٠٠.

مصر هذه التي رأى الأفغاني وأن عاصمتها لا بد أن تصير، في وقت قريب أو بعيد، كرسي مدنية لأعظم المالك الشرقية (٢)، مصر هذه كانت أكثر المجتمعات

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٧٩.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤٦٧.

العربية الإسلامية حضارة وتطوراً، وكان عهدها الذي تغنى به الأفغاني كثيراً، وقارن بينه وبين عهد احتلال الانكليز لها، وهو عهد محمد على باشا الكبير، الذي قامت فيه صناعة وطنية ونهضة زراعية، وحركة فكرية عربية كبرى، حتى صار لأهلها وزمن أحس فيه كل واحد بنسبته من الآخر بأنه ووطني مصري، وارتفعت بذلك أصواتهم بعدما جالت فيه أفكارهم، (۱).

مصر هذه كمجتمع حضاري متقدم نسبياً لا بد وان تكون بالنسبة لمفكر اجتماعي كجمال الدين الأفغاني مصدراً هاماً من مصادر الفكر الاجتماعي الذي انتجه، والذي اشرنا إليه، كما كانت باعتراف بعض الذين كتبوا عنه وترجموا لحياته وجهاده، مصدراً لنضوج الفكر الديمقراطي لديه.

فعلى عكس الكثيرين من المصلحين الدينيين الذين مالوا، في مجموعهم إلى الأسلوب الأوتوقراطي في الحكم والإدارة، نجد جمال الدين الأفغاني شديد الإيمان بالحكم النيابي، وضرورة تمثيل القوة النيابية للشعب وصدورها من أحشاء الجماهير، عندما يقول: «إن القوة النيابية لأي أمة لا يكون لها قيمة حقيقية إلا إذا نبعت من نفس الأمة، وأي مجلس نيابي يأمر بتشكيله ملك أو أمير، أو قوة

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٦٦.

أجنبية محركة له، فهو مجلس موهوم موقوف على إرادة من أحدثه! على إرادة من أحدثه! على إرادة من

٢ - والمجتمعات الأوروبية التي زارها الأفغاني وعاش فيها، وبالذات فرنسا وانكلترا، وما حفلت به يومشذ من الحركات الاشتراكية والدعاة إلى هذه الأفكار، وما زخرفت به من حركة صناعية عملاقة، وظلم اجتماعي صاحب ذلك التطور الصناعي الكبير، كل ذلك إنما مثل مصدراً هاماً كذلك من مصادر هذا الفكر الاجتماعي لدى مفكرنا الثائر العملاق.

٣ وأخيراً، فإن وعي الأفغاني بكنوز التراث العربي الإسلامي، وإلمامه الواسع بحكمة التشريع في الإسلام، وعلاقات التطور الديني بظروف المجتمعات وقضايا سكانها، وفهمه العميق لروح الدبانات، كل ذلك كان مصدراً غنياً لما أبدع في هذا المجال من أفكار.

وهكذا استحق جمال الدين الأفغاني أن يسلك في عداد المفكرين الاجتماعيين الذين حفل بهم تراثنا العربي الإسلامي الحديث، بل في عداد المتقدمين من هؤلاء المفكرين التقدمين الاشتراكيين، كها استحق في كل الدراسات التي كتبت عنه أن يسلك في عداد الثوار الأحرار، بل وأن يتصدر صفوف هؤلاء الثوار.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ١٧٣.

# التنظيم السياسي

[إن الرزايا التي حلت بمصر .. اهم مواقع الشرق. جددت الروابط، وقاربت بين الاقطار المتباعدة بحدودها ، المتصلة بجامعة الاعتقاد، فأيفظت أفكار العقلاء، وحولت أنظارهم لما سيكون من عاقبة أمرهم.

فتقاربوا في النظر، وتواصلوا في طلب الحق، وعمدوا إلى معالجة علل الضعف، راجين أن يسترجعوا بعض ما فقدوا من القوة ا}.

جمال الدين الأفغاني

في حياة هذه الأمة صفحات كثيرة يقف أمامها الباحث مندهشاً ومبهوراً، لشدة ما فيها من العظمة والشموخ، وكثرة ما فيها من آيات السمو والإبداع..

ولقد عجز الذين ينظرون في تاريخ هذه الأمة بمنهج غير علمي، أو الذين انتسبوا زوراً إلى أصحاب هذا المنهج، أو الذين أخفقت بهم وسائلهم وقلراتهم عن الوفاء بحق هذا المنهج في الدرس والبحث والمعاناة والتحصيل. . . عجز كل هؤلاء من إعطاء التفسير العلمي الصحيح لوجود هذه الصفحات الرائعة والمعجزة والمشرقة في تاريخ هذه الأمة وترائها، وتجاور هذه الصفحات مع مظاهر القهر والظلم والاستبداد والاستعمار التي صبها الأعداء على هذه الأمة عبر تاريخها الطويل . . ومن بين الأسباب الكثيرة التي أدت بكل هؤلاء إلى هذا العجز البين ذلك الموقف الذي حاولوا منه دراسة تاريخ هذه الأمة كمراحل غير مترابطة، وصفحات لا ترتبط ببعضها برباط وثيق، وهو الموقف الذي يتجل أكثرما يتجل في محاولات عزل تاريخ هذه الأمة الحديث عن فتراته ومراحله القديمة ، التي اصطلحنا على تسميتها وبالتراثه . .

فمن الذي يستطيع الزعم بأنه قد أحاط علماً بدراسة والشخصية المصرية المعاصرة، مثلاً، وموقفها من السلطة، والمصراعات التي تدور من حولها، ومدى ارتباطها وبالحياة العامة وتفاعلها مع أحداثها، وموقفها من المستعمرين المحدثين، مهادنة، ومقاومة، وقتالاً... من الذي يستطيع الزعم بأنه قد أحاط علماً بدراسة هذه الشخصية، دون أن يدرس الموقف الفكري للإنسان المصري من قضية والجبر والاختياره عبر التاريخ الطويل لهذا الإنسان؟!.. وكيف أدى شيوع والفكر الجبري، في مصر منذ العصر الفرعوني، وعبر العصر القبطي، فالإسلامي إلى وجود خصائص مميزة شكلت العديد من مواقف فالإسلامي إلى وجود خصائص مميزة شكلت العديد من مواقف عذا الإنسان تجاه السلطة، كما يبدو واضحاً في عصور حكم الماليك.. ومن الذي يستطيع أن يعزل شيوع هذا والفكر الجبري، القدري في مصر عن وجود السلطة المركزية فيها ودور النيل في ذلك منذ فجر التاريخ؟!.

ذلك مثل ـ مجرد مثل ـ يلقى علينا واجباً في دراسة تاريخ هذه الأمة الحديث، واجب البحث عن جذور صفحات هذا التاريخ في تراثها القديم، والوعي بآثار ذلك التيار الحضاري الممتد والمتجدد والمتطور في صفحات تاريخ هذه الأمة أو تعدد أو نمو أو تطور عبر هذا التاريخ الطويل . . . وبغير ذلك سنظل عاجزين عن تفسير السر الذي أدى إلى وجود كثير من الإنجازات الرائعة في تاريخ هذه الأمة، وجودها وسط ركام من الخيبة والفشل والإخفاق . . . وسيظل الباب الوحيد المفتوح أمام الذين

يدرسون تاريخنا، مجزأ ومفصومة عراه،، ويحاولون تفسيره بينها هم يجهلون ما في تراث هذه الأمة من كنوز، سيظل الباب الوحيد المفتوح أمامهم هو أن يبحثوا عن ونسب، بين هذه الصفحات المشرقة في تاريخنا وبين الحضارات الأجنبية، كها فعل كثير من المستشرقين؟! فيرجعون بهذه الفكرة إلى الفلسفة اليونانية... وبذلك الموقف إلى حضارة الإغريق... وبهذه القسمة وذلك الطراز إلى التراث الفارسي... وهكذا، وهكذا، وكأنما الله قدخلق ذائية هذه الأمة في عجز كامل عن الخلق والإبداع والإضافة إلى التراث الإنساني عبر القرون والأجيال!.. وكأن اللغة العربية التي تعلمها هؤلاء والباحثون، لم تعلمهم الفرق، بل والفروق، بين مصطلحات والتفاعل، والتأثير، وبين مصطلحات والتفاعل، والتأثير، وبين مصطلحات والتفاعل، والتأثير، وبين مصطلحات والمحاكاة، والتقليد،؟!.

\* \* \*

وإذا كان هذا الأمر ضرورياً لمن يدرس أية صفحة من صفحات تاريخنا الحديث، فإن ضرورته تزداد إذا كنا بصدد الحديث عن قسعة «التنظيم السياسي» في الحركة السياسية والفكرية في عصر نهضة هذه الأمة الحديث... وعن تنظيم (جمعية العروة الوثقي) بالذات..

ذلك أن الزمن الذي يمكن به التأريخ لبدء ظهور ذلك التنظيم هو عام ١٨٨٣ م، وفي ذلك التاريخ لم تكن «الحياة التنظيمية، قد وصلت بالحركات الثورية والإصلاحية والتنظيمات السياسية والاجتماعية في أوروبا إلى المستوى الراقي والمتقدم الذي بلغته جمعية (العروة الوثقى) في دحياتها التنظيمية؛ الداخلية، وأساليبها في الدعوة إلى أهدافها وأفكارها، وسبلها في خلق والأوعية التنظيمية؛ التي تستوعب المؤمنين بهذه الأهداف والأفكار...

فليس أمام الذين لا يرون في تاريخنا إلا محاكاة وتقليداً للحضارات الأخرى من سبيل كي ينسبوا خبرة (العروة الوثقى) التنظيمية إلى تراث الأوروبيين في هذا الميدان!..

- فعدنا ظهر نشاط جمعية (العروة الوثقى)، السرية، في سنة ١٨٨٣ م، لم تكن قد تكونت بعد والجمعية الغابية ب فلقد تكونت سنة ١٨٨٤ م وعلى حين كانت والجمعية الغابية ب تنظيماً غير منضبط، بالمعنى الحزبي والتنظيمي، فإن (العروة الوثقى) قد بلغت في هذا المجال درجة عالية، كما سينظهر في هذه الصفحات.
- أما دحزب العمال المستقل، في انكلترا، فلقد تأسس بعد ظهور نشاط (العروة الوثقى) بعشر سنوات، أي في سنة ١٨٩٣ م.
- بينها تأسس «حزب العمال الاشتراكي الديمقراطي الروسي» سنة ١٨٩٦م، أي بعد ظهور نشاط (العروة الوثقى) بثلاث عشرة سنة، ولم تكن له يومئذ نظم حزبية داخلية تحكم انضباطه، ولم يكتسب هذا الحزب نظامه الداخلي، الذي يعد أبرز إنجازات الحركة الثورية الأوروبية في التنظيم، إلا في مؤتمره

الثاني الذي عقد في يوليو وأغسطس سنة ١٩٠٣ م . .

ومن هنا فليست هناك مصادر مؤثرة أثمرت تبلور النظم الداخلية والقواعد التنظيمية المتقدمة لجمعية (العروة الوثقى) إلا تلك المصادر التي زخرت بها صفحات التراث العربي الإسلامي في ذلك الميدان، وهي الصفحات التي الجسدت لنا حياة التنظيمات السياسية والاجتماعية والفكرية، وخاصة السرية منها، والتي عرفتها المراحل المختلفة من حياة هذه الأمة التضالية عبر تاريخها الطويل. وذلك مثل تنظيمات : «القدرية». وجامئة ألمتنزلة»... و «القرامطة»... ومختلف فروع التنظيمات الشيعية وتياراتها.. الغ... الغ...

ذلك أن تنظيم (جمعية العروة الوثقى)، السرية، تنظيم سياسي وفكري، قاده أبرز أعلام الشرق في القرن الماضي، وفيلسوف يقظته السياسية والفكرية: جمال الدين الأفغاني.. وهو تنظيم تأسس وترعرع في الشرق العربي الإسلامي، وظهر نشاطه قبل سفر الأفغاني إلى أوروبا في أواخر سنة ١٨٨٣ م.. ومن ثم فإن هذه الحقيقة تشير إلى الأهمية الكبرى لدراسة تراثنا في ميدان والتنظيم، والمدى الذي يمكن أن تفيده هذه الدراسة بما تلقى من ضوء على تجارب شعبنا ـ الناجحة منها والمخفقة ـ الحديثة في هذا المدان.

ولا شك أن القارىء سيدرك ـ كها ندرك ـ أهمية هذا الجانب من جوانب دراساتنا التاريخية إذا هو لمس ذلك المدى الذي بلغته (جمعية العروة الوثقى) في هذا الميدان.. وهو الأمر الذي عقدنا له، أساساً، هذا الحديث..

## مصر. . المحور والقيادة :

كان الأفغاني سنرات مقامه بمصر (١٨٧١ - ١٨٧٦ م) - وهي أخصب فترات حياته إبداعاً ونشاطاً قد اكتشف، بعد دراسة الواقع الحضاري لمصر، أن هذه البلاد، أكثر من غيرها من بلاد الشرق، تملك مقومات القيادة للعرب والمسلمين في حركة النهضة والميقظة والبعث التي نذر نفسه لها، لأن مصر يومثذ كانت قد امتلكت - إلى جانب مقوماتها الحضارية القديمة، وقدراتها البشرية والمادية - امتلكت ميزة الوصول إلى ساحة والموحدة الوطنية، والمادية - امتلكت ميزة الوطنية، على حين كانت أغلب شعوب الشرق لا تزال تعبش في ظل والقبلية، والعشائرية، ولا تعرف من الروابط إلا رابطة الدين. وحتى هذه الرابطة فإن الطائفية والمذهبية تشلان من فعالياتها التوحيدية إلى حد كبيرا.

أدرك الأفغاني هذه الحقيقة الهامة، كما أدرك دور التجربة التي قادها محمد علي باشا (١٧٦٩ - ١٨٤٩ م) في مصر في عملية النضج الوطني هذه، فكتب يقول: إن «مصر أحب بلاد الله إلى .. وقضيتها أهم قضايا المسألة الشرقية، وهي مفتاحها .. ولقد كان المتأمل في سيرها ـ قبل التدخل الاستعماري فيها ـ يحكم حكماً ربما لم يكن بعيداً من الواقع: أن عاصمتها لا بد أن

تصير، في وقت قريب أو بعيد، كرسى مدنية لأعظم الممالك المسرقية، بل كان هذا الأمر أمراً مقرراً في نفوس جيرانها من سكان البلاد المتاخمة لها، وهو أملهم الفرد كليا ألم بهم خطب أو عرض خطره (١).

ولقد أرجع الأفغاني هذا الدور القيادي الذي تأهلت له مصر إلى واقعها المادي والمعنوي الذي بلغته بعد تجربة الحكم المدني التي قاد تطبيقها فيها محمد على باشا، فوصف كيف وطرقت (مصر) أبواب السعادة من كل وجه، فتقدمت فيها الزراعة تقدماً غريباً، واتسعت داثرة التجارة، وعمرت معاهد العلم، وانتشرت في أرجائها مبادىء المعارف الصحيحة، وتقاربت أنحاؤها واتصلت أطرافها، بما أنشىء فيها من سكك الحديد وخطوط التلغراف، وتعارفت أهاليها، وائتلف الجنوبي بالشمالي، والشرقي بالغربي، وقوي فيهم معنى الأخوة الوطنية، بعد أن كانوا لبعد الشقة بين بلدائهم كأنهم أبناء أقطار مختلفة، وتواصلوا في المعاملات، وتشابكوا في المنافع، واعتدلت المشارب المذهبية، في المعاملات، وتشابكوا في المنافع، واعتدلت المشارب المذهبية، حتى كان لهم زمن أحس فيه كل واحد بنسبته من الآخر، وارتفعت بذلك أصواتهم بعدما جالت فيه أفكارهمه (٢٠).

فكان الأفغاني يستهدف بنشر أفكاره بمصر أن تثمر فيها هذه الأفكار، وتتفاعل مع واقعها الحضاري والسياسي، فتتحول إلى

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٤٦٧.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكأملة) ص ٤٦٦.

النموذج الذي تتجسد فيه حركة اليقظة الشرقية الحديثة، وتقود شعوب الشرق في المهمة الوطنية الكبرى، مهمة صد الزحف الاستعماري الأوروبي الذي كان قد اتخذ له في «عدن، أولى نقاط الزحف والوثوب على العالم العربي سنة ١٨٣٨ م..

ولقد أدرك الأفغان، أثناء مقامه بمصر، أن نظام الحكم الفردي الاستبدادي، الذي كان يمارسه حكام أسرة محمد على، هو من أبرز العقبات التي تحول دون الشعب المصري وذلك الدور التاريخي الذي أبصره الرجل لمصر وشعبها في هذا الميدان. . فكان تركيزه في كتاباته وتربيته لتلاميذه، على دراسة أنماط الحكم والحكومات التي عرفتها البشرية، وعرفها الشرق على وجه الخصوص، وعلى التبشير بالفكر الديمقراطي، والدعوة إلى اتخاذ المؤسسات الشوروية النيابية سبيعلاً لتطبيق روح الشريعة الإسلامية الداعية إلى الحرية والشسورى والعدل والمساواة. . فكانت أحاديثه الغاضبة إلى الذين شلت السلبية قدراتهم، وعطل التواكل ملكاتهم، وهزمت ١٦ لجبرية، طاقات الحرية فيهم . . من مثل قوله : وإنكم معاشر المصريين قد نشأتم في الاستعباد، وربيتم بحجر الاستبداد، وتعنون لوطأة الغزاة الظالمين، تسومكم حكوماتهم الحيف والجور، وتنزل بكم الخسف والذل، وأنتم صابرون، بل راضون!. . وتنتزف قوام حياتكم ومواد غذائكم المجموعة بما يتحلب من عرق جباهكم بالمقرعة والسوط، وأنتم في غفلة معرضون!. فلو كان في عروقكم دم فيه كريات حيوة، وفي رؤوسكم أعصاب تتأثر فتثير النخوة والحمية، لما رضيتم بهذا الذل والمسكنة، ولما صبرتم على هـذه الضعة والخمـول، ولما قعـدتم عـلى الـرمضـاء وأنتم ضاحكون!.

تناويتكم أيدي الرعاة، ثم اليونان والرومان والفرس، ثم العرب والأكراد والمماليك، ثم الفرنسيس والمماليك والعلويين، وكلهم يشق جلودكم بمبضع نهمه، ويهيض عظامكم بأداة عسفه، وأنتم كالصخرة الملقاة في الفلاة، لا حسر لكم ولا صوت!.

أنظروا أهرام مصر وهياكل منفيس، وآثار طيبة، ومشاهد سيوه، وحصون دمياط. شاهدة بمنعة آبائكم وعزة أجدادكم.

وتشبهوا إن لم تكونوا مثلهم إن التشبه بالمرشيد فلاح هبوا من غفلتكم، اصحوا من سكرتكم، انفضوا عنكم غبار الغباوة والخمول، عيشوا ـ كباقي الأمم ـ أحراراً سعداء، أو موتوا مأجورين شهداء؟!».

#### التنظيم.. والجماهير:

ولعل من أبرز الأشياء الجديدة التي قدمها الأفغاني إلى الحركة الفكرية والسياسية المصرية، والتي امتاز بها على رائد نهضتنا رفاعة الطهطاوي (١٨٠١ ـ ١٨٧٣ م)، مثلًا، أن الأفغاني لم

<sup>(</sup>١) (تاريخ الأستاذ الإمام) جـ ١ ص ٤٦، ٤٧.

يخص بأحاديثه هذه عن الاستبداد والحرية فئة المثقفين المصريين وحدهم، ولم يعتمد فقط على الكتابة في الصحف والمجلات وأحاديث الندوات والمتنديات. بل أضاف الأفغاني إلى الواقع المصري:

- المسلحة الحقيقية في الحرية، وباعتبارها الحرية، بالنسبة المصلحة الحقيقية في الحرية، وباعتبار الحرية، بالنسبة لهم، اكثر من ترف فكري، إذ هي، في حياتهم، السبيل إلى تحرير رغيف خبزهم من أيدي المستغلين، والسبيل إلى صد الغزو الاستعماري الطامح إلى احتلال بلادهم من خلال ثغرة الاستبداد والحكم الفردي الذي يعيشون أسرى آثاره المتفشية في البلاد..
- ٢ التبشير بالهمية والتنظيم السياسي الفكري، في استمرارية الدعوة، وعدم ذهاب آثارها بموت الداعي إليها، كما هو الحال بالنسبة إلى كثير من مذاهب الإصلاح ودعوات التجديد والتغيير. . فالتنظيم يحقق بالنسبة للدعوات كما قال عبد السرحمن الكواكبي (١٨٥٤ ١٨٠٧ م) بعد ذلك: الاستمرار؛ والوفاء بما لا يفي به عمر الأفراد؟! . .

ومن هنا كان الأفغاني أول من أقام تنظيماً سياسياً وطنياً مصرياً في العصر الحديث، وهو تنظيم (الحزب الوطني الحر) الذي ظهر نشاطه، علنياً، في سنة ١٨٧٩ م(١) وهو الحزب الذي تكونت في صفوفه قيادات مصر السياسية والفكرية في ذلك التاريخ، بمن فيهم قيادة الثورة العرابية بمختلف أجنحتها وتياراتها..

أما عن انعطاف الفكر الديمقراطي الذي بشر به الأفغاني نحو العامة والجماهير، والخروج به من دائرة المثقفين المحدودة، فهو أمر تضع يدنا عليه الكثير من النصوص الفكرية التي خلفها لنا جمال الدين.. وهي النصوص التي تؤكد عبقرية هذا الرجل العظيم..

لقد كان الأفغاني يدعو، بواسطة (الحزب الوطني الحر)، إلى قيام حكم دستوري نيابي وطني في مصر، يلعب فيه الشعب المصري، وفي مقدمته جماهيره وعامته، الدور الأساسي والرئيسي، حكم من الشعب وبالشعب، كما نقول نحن هذه الأيام؟! أما وأشكال الحكم الدستوري، و وواجهات المؤسسات النيابية، التي يصنعها ويهيمن عليها الملوك والحكام المنفردون بالسلطة والسلطان، فلم يكن الأفغاني يعتد بها ولا يعدها ضمن إطار الحكم النيابي الدستوري الصحيح... بل لقد كان الرجل مؤمناً بأن الحكم الدستوري النيابي وسلطة الملوك والأمراء وسلطان المستعمر، هما ضدان ونقيضان لا مجتمعان.. فعنده أن وعزة الملك تنغصها نهضة الشعب المملوك، خصوصاً إذا هو صادم إرادة ملكه أو أميره، والتاريخ لم ينقل لنا أن ملكا

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جد ١ ص ١٨٦.

أو أميراً، أو دخيلاً بقوته على شعب يرضى، عن طيب خاطر، أن يبقى ملكاً اسهاً، وأمته هي المالكة فعلاً لإدارة شؤونها وزمام أمورها، على مطلق المعنى، وأعظم أماني الشعوب المملوكة: التملص من ربقة الأجنبي وحكمه... (١).

أما هذه والواجهات، التي تحمل، زوراً، أساء المؤسسات النيابية، من مثل ما كان يصنع العثمانيون في وبجلس المبعوثان، والحدير إسماعيل في وبجلس الشورى، قلم تكن في نظر الأفغاني أسهاء على مسميات حقيقية بي بل لقد أبصر الرجل فيها وسائل يحكم بها المستبد قبضته على رعيته، وسبلا بحاول بها تحصيل الأمن له ولاتباعه ضد احتمالات الثورة من قبل الجماهير فيتحدث الافغاني عن هذا التغيير والشكلي، في نظم الحكم فيقول: وأما تغيير شكل الحكم المطلق بالشكل النيابي الشوري فهو أيسر مطلباً وأقرب منالاً، إذ يكفي فيه، أحياناً، إرشاد الملك ونصحه من عقلاء مقربيه، فيفعله، ويشرك معه أمته ورعيته، ويرى بعد التجربة راحة وتطامناً على سلامة ملكه (1).

● أما التغيير السياسي الجذري الذي أراده الأفغاني لمصر والشرق، ودعا إليه (الحزب الوطني الحر)، فإنه كان يستهدف إقامة مؤسسات نيابية تتكون من جماهير الشعب، وبواسطة هذه الجماهير... فهو يشرح معنى مطلبه هذا فيقول:

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٤٧٣.

<sup>(</sup>٢) المستر السابق. ص ٤٧٨.

ه.. وحكم مصر بأهلها إنما أعني به: الاشتراك الأهلي (الوطني) بالحكم الدستوري الصحيح (١٠). ذلك «أن القوة النيابية لأي أمة كانت، لا يمكن أن تحوز المعنى الحقيقي إلا إذا كانت من نفس الأمة. وأي مجلس نيابي يأمر بتشكيله ملك أو أمير، أو قوة أجنبية عركة لها، فاعلموا أن حياة تلك القوة النيابية الموهومة موقوفة على إرادة من أحدثها. ع(١).

ولقد تنبأ الأفغاني بالفشل لهذه المجالس النيابية التي يصنعها الملوك والأمراء المستبدون، تنبأ بفشلها، لأنها لن تستطيع خلق تيار (حزب) معارض للسلطة المستبدة، ولأن المستبد سيحرص على أن تتكون هذه المجالس من العناصر ذات الاتجاه واليميني، وأن تخلو من عناصر واليسار، أو والشمال الحديو تعبير الأفغاني!! من فكتب عن المجلس النيابي الذي كان الخديو يزمع صنعه يقول: وسترون، عها قريب، إذا تشكل المجلس النيابي المصري، أنه سبكون ولا شك بهيكله الظاهري مشابها للمجالس النيابية الأوروبية، بمعنى أن أقل ما سيوجد فيه من الاحزاب حزب الشمال، وحزب اليمين. ولسوف ترون، إذا تشكل مجلسكم، أن حزب الشمال لا أثر له في ذلك المجلس، تشكل مجلسكم، أن حزب الشمال لا أثر له في ذلك المجلس، لأن أقل مبادئه أن يكون معارضاً للحكومة، وحزب اليمين أن يكون من أعوانها. . . سترون كل عضو يفر من أن يكون في يكون من أن يكون من أن يكون من أن يكون من أن يكون في يكون من أن يكون من أن يكون من أن يكون في يكون من أن يكون في

<sup>(</sup>١) الصدر السابق. ص ٤٧٧.

<sup>(</sup>٢) ألصدر السابق. ص ٤٧٣.

حزب الشمال - (الناهض «الثائر» والمعارض للحكومة) - فرارة من الأسد، إلى حزب اليمين ؟!.... سترون أن اللَّذِي سيكون نائباً عن شعب لا أعداد مصائبه ولا أتواع رزاياًه، لفقدان حريته بكل معناها .. هو الذي كان آلة صهاء بيد تلك القوة التي عملت على وصول وطنه ومواطنيه إلى ما وصلوا إليه . . تائبكم سيكون ذلك الوجيه الذي امتص مال الفلاح . . ذلك الجبان البعيد عن مناهضة الحكام، الذين هم أسقط منه همة، ذلك الرجل الذي لا يعرف لإيراء الحجة تجاه الحاكم الظالم معنى، ولو كانت من الحجج الساطعة، ذلك الرجل الذي يرى في إرادة القوة الجائرة كل خبر وحكمة، ويرى في كل دفاع عن وطنه، ومناقشة للحساب قلة أدب وسوء تدبير، وعدم حنكة وتهور؟! . . يرى أن كل صفات العزة النفسية والمقومات الأهلية القومية، مآلها الويل والثيور، وكل ما يدعو إلى الذل، واحتقار القومية، وسحق ما تنمو به حرية الأمة، هو من مجالي حكمته العصرية!! و١٠٠.

● وإذا كان هذا هو المضمون الحقيقي للمؤسسات النيابية التي يصنعها الملوك والأمراء المستبدون، فإن الأفغاني لم يتصور، في يوم من الأيام، قيام مؤسسة نيابية حقيقية إلا إذا انتزعتها جماهير الأمة بالضغط السياسي الجماهيري، أو بالثورة التي تراق في سبيلها الدماء!.. فهو يرى أن على الأمة التي تاتي برجل كي

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٧٤، ٤٧٤.

تبايعه حاكماً عليها أن تكون بيعتها له دعلى شرط الأمانة والحضوع لقانونها الأساسي (الدستور)، وتتوجه على هذا القسم، وتعلنه له: يبقى التاج على رأسه ما بقي هو محافظاً أمينا على صون الدستور، وأنه إذا حنث بقسمه وخان دستور الأمة: إما أن يبقى رأسه بلا تاج، أو تاجه بلا رأس؟ أه()

فالحرية \_ في رأي الأفغاني \_ لا توهب، مثلها في ذلك مثل الاستقلال والتحرر من الاستعمار، وبتعبيره هو عن هذه الحقيقة يقول؛ إنه وإذا صح أن من الأشياء ما ليس يوهب، فأهم هذه الأشياء: الحرية، والاستقلال، لأن الحرية الحقيقية لا يبها الملك والمسيطر للأمة عن طيب خاطر، والاستقلال كذلك. بل هاتان النعمتان إنما حصلت وتحصل عليها الأمم أخذا بقوة واقتدار، يجيل (يخلط) التراب منها بدماء أبناء الأمة الأمناء، أولى النفوس الأبية والهمم العالية إ . . (٢)

كانت هذه هي أفكار الأفغاني الرئيسية عن الديمقراطية، والحكم النيابي الصحيح، كما أرادها، تطبيقاً عن الواقع المصري قبيل قيام الثورة العربية، وهي الأفكار التي مثلت البرنامج السياسي (للحزب الوطني الحر) الذي تألف سراً في سبعينيات القرن الماضي، ثم ظهر نشاطه علناً في حركة المطالبة بعزل الخديو إسماسيل سنة ١٨٧٩م.

<sup>(</sup>١) المعدر السابق. ص ٤٧٨، ٤٧٩.

<sup>(</sup>٧) ألصدر السابق. ص ٤٧٨.

## النفي. . ثم الهزيمة . . فالمقاومة :

لقد كانت في ذهن الأفغاني، وهو يمارس في مصر نشاطِه السياسي، ويقود تنظيم (الحزب الوطني الحر)، السري، أما صنعته كثير من الحركات السرية والفكرية الإسلامية، عندما اجتذبت إلى صفوفها بعض أمراء الأسرة التي كانبت تتولى الخلافة أو الإمارة، فربتهم على عقيدتها، ثم ساعدتهم على الوصول إلى الحكم، وعملت بواسطتهم على نشر ما تدعو إليه من أفكار... صنع ذلك المعتزلة، مشلا، مع الخليفة العباسي المأمون (٧٨٦ ــ ٧٨٦م)، ومن قبل ذلك صنعوه مع الخليفة الأموي يزيد بن الوليد (٧٠٥ ـ ٧٤٤م)، كان ذلك في ذهن الأفغاني، فحاول صنعه مم الأمير عمد توفيق، الذي أصبح فيها بعد الخديو توفيق. . فلقد كان توفيق قبل سنة ١٨٧٩م يتردد على الأفغاني، ويأخذ عنه أفكاره، ويعلن له الاقتناع بها والعزم على السعي في سبيل تحقيقها، وكان ذلك وراء سعي (الحزب الوطني الحر) في سبيل عزل الخديو إسماعيل، ذلك السعي الذي بلغ حد تفكير هذا الحزب في اغتيال الخديو أثناء مرور موكبه على كوبري قصر النيل؟!.. يقول الشيخ محمد عبده عن هذه الحقيقة: ١٠. أنه من المؤكد أننا كنا نتكلم سراً في هذا الشأن ــ (شأن خلع الحديو إسماعيل) ـ وكان الشيخ جمال الدين موافقاً على الخلع، واقترح على أنا أن أقتل إسماعيل، وكان بمر في مركبته كل يوم على جسر قصر النيل. . وكنت أنا موافِقاً الموافقة كلها على قتل إسماعيل، ولكن كان يتقصنا من يقودنا في هذه الحركة، ولو أننا عرفنا عرابي في ذلك الوقت فربما كان في إمكاننا أن ننظم الحركة، لأن قتل إسماعيل في ذلك الوقت كان يعتبر من أحسن ما يمكننا عمله، وكان يمنع تدخل أوروبا...،(١)

رلكن الأيام قد أثبتت عكس ما كان يؤمل جمال الدين في الخديو توفيق. . فبعد أن خلف أباه إسماعيل، الذي عزل سنة ١٨٧٩م، لم تمنض شهور ثلاثة حتى ساءت العلاقة بينه وبين الأفغاني، وكانت نقطة الخلاف الأساسية هي ارتداد توفيق عن الأفكار الديمقراطية التي وعد الأفغاني والحزب الوطني من قبل بأنه سيسعى لتطبيقها إذا هو تولى حكم البلاد.. فعندما التقي الأفغاني بالحديو الجديد، وطالبه بأن ينفذ وعوده، تعلل الأخبر بأن الشعب المصري جاهل لا يحسن اختيار النواب الصالحين، فرد عليه الأفغاني قائلًا: «ليسمح لي سمو أمير البلاد أن أقول بيحرية وإخلاص: إن الشعب المصرى، كسائر الشعوب، لا يخلو من وجود الخامل والجاهل بين أفراده، ولكنه غير محروم من وجود العالم والعاقل. فبالنظر الذي تنظرون به إلى الشعب المصري وأفراده ينظرون به لسموكم. وإن قبلتم نصح هذا المخلص وأسرعتم في إشراك الأمة في حكم البلاد عن طريق الشورى، فتأمرون بإجراء انتخاب نواب عن الأمة تسن القوانين وتنفذ باسمكم وبارادتكم، يكون ذلك أثبت لعرشكم وأدوم لسلطانكم ه (۲).

 <sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جد ١ ص ١٩٦٥، ٥٦٩.
 (٢) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغان) ص ٤٧٣.

واثمر هذا التخطيط الانكليزي ثمرته، فصدر أمر الخديو باعتقال لملأفغاني في مساء ليلة الأحد ٢٤ أغسطس سنة ١٨٧٩م (٦ رمضان سنة ١٢٩٦هم)، وكان عائداً إلى منزله، وحجز في البوليس، وحمل في الصباح في عربة مغلقة إلى محطة المسكة الحديدية، ومنها نقل تحت حراسة مشددة إلى السويس، حيث أبحرت به الباخرة إلى دبمبايء بالهند صبيحة يوم الثلاثاء ٢٦ أغسطس سنة ١٨٧٩م (٨ رمضان سنة ١٢٩٦هم). . (١) وهناك في الهند فرضت عليه سلطات الاستعمار الانجليزي قيودها، عبث حالت بينه وبين الحركة، ومنعت عنه أخيار العالم حيث حالت بينه وبين الحركة، ومنعت عنه أخيار العالم

<sup>£3 (</sup>سلسلة أعلام العرب ١٦٠).

السياسية، وخاصة أخبار مصر، وظلت محكمة قبضتها عليه حتى فرغت من تنفيذ مخططها في مصر بهزيمة الثورة العرابية واحتلال البلاد في سبتمبر سنة ١٨٨٢ م. . وعند ذلك أطلقت له الحرية كى يذهب إلى أي مكان يشاء؟!

\* \* #

وعلى الرغم من أن قادة الثورة العرابية كانوا من تلاميذ الأفغاني ومن الذين مست عقولهم حرارة أفكاره ومبادئه، ومع أن هذه الثورة قد قامت وانهزمت والرجل معزول عن أخبارها وأخبار العالم كله، فإن البعض يشكك في موقف هذا الفيلسوف من هذه الثورة، بل ويطعن في موقفه هذا. . لأن الرجل قد كتب أثناء إقامته الجبرية في الهند رسالته المعروفة بــ (رسالة الرد على الدهريين)، وهي الرسالة التي هاجم فيها الاششراكية والاشتراكيين، بينها كانت بعض التنظيمات العمالية المؤلفة من العمال الأوروبيين الذين يعملون بالإسكندرية والقاهرة مثل جمعية الفعله الطنيان ـ تؤيد الثورة العرابية، وبينها كان لعبد الله النديم صديق فرنسي الأصل، ظل وفياً لصداقته، يأخذه بالعناق إذا التقى به، ومن ثم فإن من المحتمل أن يكون هذا الفرنسي، غير المعروف الهوية أو الاسم أو الاتجاه، هو ثوري س بقايا وكوميون، باريس، وأن يكون له دور في صياغة الفكر الاجتماعي للعرابيين، ومن ثم يكون الأفغاني بهجومه على الاشتراكية والاشتراكيين وعلى «كوميون» باريس في رسالته (الرد

على الدهريين) قد أسهم في إجهاض الثورة العرابية بتوجيه الهجوب إلى حلفائها الاشتراكيين الذين منحوها العون والتأييد؟!!..

نعم. هكذا. وإلى هذا الحد. يفكر البعض. وكأنما لم تكن لهذا الشعب ثورات وطنية قبل قيام وتأييد وجمعية الفعلة الطليان، بالإسكندرية!! وكأنما لم تكن لدى هذا الشعب أحلام في العدل الاجتماعي، فضلاً عن ثورات اجتماعية، قبل هذا الصديق الفرنسي المجهول الذي كان يلتقي عبد الله النديم؟!!

ولكننا إذا أخرجنا أنفسنا من دائرة الاحتمالات القائمة على هذه الأفكار التي تبسط الأمور ذلك التبسيط المغالي، فإننا واجدون في فكر الأفغاني ومواقفه وآثاره ما يدفع أية شبهات تحاول التشكيك في موقفه من الثورة العرابية.. ونحن واجدون أنفسنا هنا أمام مجموعة من الحقائق التي تستعصى على النقض والتشكيك.

قاولاً: لا يستطيع أحد أن ينكر الأبوة الروحية والفكرية التي جعلت من جميع قادة الثورة العرابية تلاملة ومريدين للأفغان، سواء منهم من ضمته عضوية (الالحزب الوطني الحر) أو من اقترب بدرجة أو أخرى من أفكار هذا الحزب ومبادىء جمال الدين. ولم يذكر واحد من قادة هذه الثورة، تصريحاً ولا تلميحاً، أن الأفغاني كانت له مواقف سلبية إزاء هذه الثورة أو إزاء العرابيين. بل إن النديم، بالذات، قد انتهى به المطاف في

أواخر حياته إلى العيش مع الأفغاني في الأستانة، كما يعيش الثوار في المنفى، وهناك واصل النديم التتلمذ على أستاذه ومعلمه القديم.. وها هو سعد زغلول وهو من الجيل الثاني من تلاميذ الأفغاني يرد في سنة ١٩١٩ م على أحد الخطباء الذين وصفوه بأنه خالق هذه النهضة، فيعود بفضل الثورة، ثورة سنة بأنه خالق هذه النهضة، فيعود بفضل الثورة، ثورة سنة كما قال بعض خطبائكم، لا أقول ذلك ولا أدعيه، بل لا أتصوره، وإنما نهضتكم قديمة، من عهد محمد على وعرابي، وللسيد جمال الدين الأفغاني وأتباعه وتلاميذه أثر كبير فيها، وهذا وللسيد جمال الدين الأفغاني وأتباعه وتلاميذه أثر كبير فيها، وهذا حق يجب ألا نكتمه، لأنه لا يكتم الحق إلا الضعيف!» (1)

وثانياً: إن الثورة العرابية قد قامت وهزمت دون أن يعلم الأفغاني أخبارها، ومن ثم فلا مجال لاتهام الرجل بأنه قد أسهم في فشلها بتوجيهه الهجوم ضد حلفائها الاشتراكيين من بقايا أتباع وكوميون، باريس؟!

وثالثاً: إن (رسالة الرد على الدهريين)، التي هاجم فيها الأفغاني الاشتراكية والاشتراكيين، لا تخرج عن أن تكون «موقفاً غاضباً» انفعل به الأفغاني لشدة كراهيته للاستعمار الانكليزي وكل من يتعاون مع المستعمرين الانكليز، فلقد كانت بالهند عندما نفي إليها - جماعة من المسلمين الذين يفسرون الإسلام تفسيراً عصرياً مستنيراً، ولكنهم يهادنون الاستعمار الانكليزي،

<sup>(</sup>١) د. محمود قاسم (جمال الدين الأفغان ـ حياته وفلسفته) ص ٧.

بل ويستعينون به على نشر فكرهم المستنير، ولما كان الأفغاني شديد العداء للاستعمار الانكليزي، ولما كان قد نذر نفسه وجهده وحياته لمطاردة نفوذ هذا الاستعمار في كل مكان، فلقد شن هجومه الحماسي والعاطفي ضد هذه الجماعة الهندية المسلمة، واكتسح، غاضباً، في طريقه كل الأفكار العصرية التي كانوا ينادون بها، أو التي كانت تقترب من أفكارهم أو تمت لها بسبب من الأسباب.. مثل الأفكار الفلسفية عامة، ونظرية النشوء والارتقاء.. الخ.. الخ.. - ويدل على هذا التقييم ويدعمه أن الأفغاني قد عاد عن أفكاره الغاضبة هذه، فناصر الفكر الفلسفي العقلاني، وأيد نظرية النشوء والارتقاء، وبشر بسيادة الاشتراكية جميع أنحاء العالم(١)! ولم يغب هذا التقييم لرسالة (الرد على الدهريين) . إذا قورنت بكتابات الأفغاني الأخرى ـ عن الذين سبقونا إلى هذا الميدان، فالشيخ محمد عبده يتحدث عن ملابسات كتابة الأفغاني لها فيقول: إنه قد «دعاه إلى تصنيفها حمية جاشت بنفسه أيام كان في البلاد الهندية، عندما رأى حكومة الهند الانكليزية تمد في ألغي جماعة من سكان تلك البلاد إغراء لهم بنبذ الأديان وحل عقود الإيمان، كما يقول عنها بعض الأساتذة الباحثين أنه قد وغلب الطابع الخطاب على هذه الرسالة، من بين آثار جمال الدين. . (٢)

ورابعاً: إن الذين يجتهدون ـ ويجهدون الحقيقة ـ كي يلقوا

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٤٢٣.

<sup>(</sup>٢) د. محمود قاسم (جمالُ الدين الأفغاني ـ حياته وفلسفته) ص ١٠٩.

ظلالاً من الشك على موقف الأفغاني الوطني إزاء الثورة العرابية يزعمون أن الأفغاني قد نشر الترجمة العربية لرسالة (الرد على الدهريين) في العام التالي لتأليفها، أي في سنة ١٨٨١م، أي والثورة العرابية في عنفواتها، ويقولون إن هذا التوقيت كان مقصوداً؟!.. ولست أدري من أين جاءت إليهم هذه المعلومات؟!.. فعام سنة ١٨٨٠ لم يكن هو عام تأليف رسالة الرد على الدهريين، وإنما كان آخره هو تاريخ الرسالة التي بعث بها «مولوي عمد واصل» إلى الأفغاني يطلب منه رأيه في حركة الدهريين، وتاريخ هذه الرسالة ٢١ عرم سنة ١٢٦٨ه وهو يوافق ٢٠ ديسمبر سنة ١٨٨٠م.. وبعد هذا التاريخ أجاب الأفغاني على رسالة «مولوي عمد واصل»، ثم شرع بعد ذلك في يوافق ٢٠ ديسالة المولوي عمد واصل، أي أنه كتبها في سنة ١٨٨٠م.

وأكثر من ذلك وقوعاً في الخطأ القول بأن الترجمة العربية لهذه الرسالة قد نشرت سنة ١٨٨١م.. وأنها لذلك قد أسهمت في هزيمة العرابيين.. فالمعروف والمجمع عليه أن صاحب أول ترجمة لهذه الرسالة من الفارسية إلى العربية هو الشيخ محمد عبده بمعاونة العارف أبو تراب.. والحقائق التي نود تقديمها هنا هي:

١ - أنه لم تحدث مراسلات بين الأفغاني وبين محمد عبده منذ نفي الأفغاني من مصر في أغسطس سنة ١٨٧٩م إلا في سبتمبر سنة ١٨٨٣م عندما كان الأفغاني قادماً من الهند،

بعد رفع الحظر عنه، وذاهباً إلى أوروبا، فعند مرور الباخرة المقلة له ببور سعيد أرسل خطاباً إلى الشيخ محمد عبده، وكان يومها منفياً ببيروت، وكان ذلك بعد أكثر من عام على هزيمة العرابين؟!..

٢ ـ أن الشيخ محمد عبده قد بدأ ترجمته لرسالة الرد على الدهريين بباريس، أيام كان هناك منفياً، يعمل مع الأفعاني في إصدار (العروة الوثقى)، ويقطع بذلك التأريخ قوله في الرسالة السرية التي بعث بها إلى أحد أعضاء تنظيم (العروة الوثقى) في ٧ جمادي الأولى سنة ١٣٠٩ هـ (أي في يناير سنة ١٨٨٥م).. وفي هذه الرسالة يقول محمد عبده مخاطباً من أرسلها إليه: ه.. السيد (أي الأفعاني) ـ يهديك السلام، وقد أخذت في ترجمة رسالته في نقض مذهب الطبيعيين، وعند تمامها أبعث إليك بها، فإن حسن لديك طبعها في حاضرتكم فذلك لكم (١٠) .. و ولم يكن حتى ذلك التاريخ قد استقر على عنوانها العربي: الدهريين، أو الطبيعيين؟! . .

ثم يعود فيتحدث عن أمر هذه الترجمة في رسالة تالية لهذه الرسالة فيقول: و... رسالة الرد على المدهريين أشرفت على نهايتها من الترجمة، وستطبع في بيروت إن شاء الله، ومتى تحت أرسلنا إليكم منها... و(٢).

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة للإمام عمد عبده) جد ١ ص ٢٠٨، ٦٠٧.

<sup>(</sup>۲) المصدر السابق، جد ۱ ص ۲۰۹.

فحتى سنة ١٨٨٥م لم تكن قد تمت ترجمة هذه الرسالة إلى العربية، أما طبعها باللغة العربية فلقد تم في بيروت سنة ١٨٨٦م، بعد عودة الشيخ محمد عبده إليها من باريس، وبعد مرور أربع سنوات على هزيمة الثورة العرابية ونفي العرابيين... فمتى، إذاً، كان تأثير هذه الترجمة العربية، الذي يتحدث عنه البعض، في صنع هزيمة العرابيين (١) ؟!!

وخامساً: إن الأفغاني في كل ما كتب عن مصر وقضيتها، بعد هزيمة العرابين، لم يصدر منه هجوم، لا بالتصريح ولا بالتلويح، على الثورة العرابية، وفي الافتتاحية التي صدر بها مجلة (العروة الوثقى) في عددها الأول (الصادر في ١٣ مارس سنة ١٨٨٤م - ١٥ جمادي الأول سنة ١٣٠١ هـ برأ الأفغاني الحركة العرابية من تحمل تبعة الاحتلال البريطاني لمصر، وهي التهمة التي كان خصوم عرابي يرمونه بها، فتحدث عن المخطط الانكليزي القديم لاحتلال البلاد، وكيف أنهم قد ذهبوا وليهيئوا بكل ذلك وسيلة لنيل المطمع، فكانت الحركة العرابية العشواء، فاتخذوها فريعة لما كاتوا له طالبين، . . . وكيف أن هرية العرابيين قد أعقبتها نشأة الحركة المهدية، وكيف أن ذلك يشبر العرابيين قد أعقبتها نشأة الحركة المهدية، وكيف أن ذلك يشبر العرابيين قد أعقبتها نشأة الحركة المهدية، وكيف أن ذلك يشبر الما استمرارية النضال الوطني حتى يتم جلاء المستعمرين و . . . فلم تكد تحمد تلك الحركة \_ (العرابية) \_ في بادي النظر، حتى فلم تكد تحمد تلك الحركة \_ (العرابية) \_ في بادي النظر، حتى فلم تكد تحمد تلك الحركة \_ (العرابية) \_ في بادي النظر، حتى فلم تكد تحمد تلك الحركة \_ (العرابية) \_ في بادي النظر، حتى فلم تكد تحمد تلك الحركة \_ (العرابية) \_ في بادي النظر، حتى

 <sup>(</sup>١) من بين الدراسات التي تحدثت بهذه الأفكار الحاطئة دراسة الاستاذ أمين
 عز الدين التي كتبها في الذكرى المثوية الأولى ثورة اشتراكية في أوروبا. أنظر
 عدد مجلة (الإذاعة والتليفزيون) ـ المصرية ـ بتاريخ ٨ مايو سنة ١٩٧١ م.

خلفتها حركة أخرى. دعوة المهدية والمهدي، فإن خدت هذه. سيعقبها من الحركات في مستقبل الأيام ما لا يمكن إخادها، وتعميهم الحيرة فيعجزون عن تلافيها. إنهم غرسوا في مصر غرساً، إلا أنهم سيجنون منه حنظلاً، ويطعمون منه زقوماً...ه(1)

والشيخ محمد عبده في الفترة التي شغل فيها منصب نائب رئيس (جمعية العروة الوثقى) السرية أي نائب الأفغاني يتحدث عن عرابي إلى صحيفة والبول ميل جازيت اللندنية في ١٧ أغسطس سنة ١٨٨٤ م فلا يهاجم الثورة العرابية، بل يرد على سؤال: ماذا تقول في عرابي؟ بقوله: وأحب أن يعود عرابي إلى مصر، وإني أرى خير منصب له أن يكون رئيساً لمجلس النواب الذي ينشأ لمراقبة حاكم مصر، وعرابي خطيب، وأفكاره نبيلة، وهو رجل مخلص، ونفوذه يتجه نحو الخبر، ولكنه لا يعنى بالتفاصيل، فلا يصلح لتولي الأعمال الإدارية . ه (١٥).

ثم يكتب مقالاً في جريدة (ثمرات الفنون) البيروتية، أثناء مقامه هناك، منفياً، في سنة ١٨٨٦م ينفي فيه أية مسؤولية للعرابيين عن احتلال الانكليز للبلاد، فيقول: و.. إن الحكومة الانكليزية، على عادتها في اختلاق العلل وارتجال المساءات، قلبت وجوه المسائل، واستدبرت طالع الحق، واستقبلت وجه

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الإفغاني) ص ٤٨٥.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جد ١ ص ٦٣٢.

مطمعها، واتخذت بجرد التغيير في بعض نظامات الحكومة الخديوية سبباً للمشاوأة، واندفعت لتسير مراكبها إلى مياه الاسكندرية تهديداً لحكومة الحديوي وعدواناً عليه، ثم نفخ بعض رجالها في أنوف ضعفة العقول من الأجانب المقيمين بالثغر حتى أوقدوا فتنة هلك فيها المساكين قضاء لشهوة انكليزية، وأقامت منها حكومة انكلترا حجة في العدوان على الأراضي الحديوية، ولو أن بصيراً نظر إلى أحوال القطر المصري بعين صحيحة من مرض الغرض لعلم أن بداءة الخلل في ذلك القطر من يوم ورود المراكب الانكليزية لثغر الاسكندرية، ولا نسبة بين ما كان قبل ذلك من عموم الأمن ورواج الأعمال وانتظام المصالح وبين ما كان بعده . . (1).

وسادساً: إن هزيمة جيش مصر بقيادة عرابي، أمام القوات الانكليزية، التي استعانت بالخيانة والخديعة، قد أعقبتها حركة جزر في الحركة الوطنية، أظلمت أثناءها الدنيا في نظر الناس، ولم يكن هناك شعاع للأمل في ذلك الوقت، اللهم إلا إذا استثنينا عبد الله النديم الذي هرب، وكان هروبه «الرفض السلبي» - إن جاز التعبير - لواقع الاحتلال . وكان ذلك أملاً مستكناً، مثل المقاومة الشعبية المستكنة في أعماق الأمة، والتي تنتظر القيادة والظرف الملائم للانطلاق .

وإلا إذا استثنينا ذلك التنظيم السياسي الوطني، ذا الطابع الأممي، الذي قاده جمال الدين الأفغاني، والذي جعل أهدافه

القريبة متمثلة في مطلب تحرير مصر من قبضة احتلال اتكليز. وهو تنظيم (جمعية العروة الوثقي)، السرية ـ فهذا التنظيم السياسي الوطني، ذو الطابع الأممي، يتحدث الأفغاني عن أن القضية الوطنية المصرية كانت هي السبب الأول في تكوينه، فيقول في افتتاحية العدد الأول من جريدة هذا التنظيم ـ مجلة (العروة الوثقي) ـ: و. . إن الرزايا التي حلت بأهم مواقع المشرق ـ مصر ـ جددت الروابط، وقاربت بين الأقطار المتباعدة بحدودها، المتصلة بجامعة الاعتقاد بين ساكنيها، فأيقظت أفكار العقلاء، وحولت أنظارهم لما سيكون من عاقبة أمرهم، مع ملاحظة العلل التي أدت بهم إلى ما هم فيه، فتقاربوا في النظر، وتواصلوا في طلب الحق، وعمدوا إلى معالجة علل الضعف، راجين أن يسترجعوا بعض ما فقدوا من القوة. . . (١٠) عذلك وأن الحالة السيئة التي أصبحت فيها الديار المصرية، لم يسهل احتمالها على نقوس المسلمين عموماً. . إن مصر تعتبر عندهم من الأراضي المقدسة، ولها في قلوبهم منزلة لا يحلها سواها... إن الخطر الذي ألم بمصر نفرت له أحشاء المسلمين، وتكلمت به قلوبهم، ولا تزال آلامه تستفزهم . . . إن الفجيعة بمصر حركت أشجاناً كانت كامنة، وجددت أحزاناً لم تكن في الحسبان، وسرى الألم في أرواح المسلمين سريان الاعتقاد في مداركهم، وهم من تذكار الماضي، ومراقبة الحاضر يتنفسون الصعداء، ولا نامن أن يصير التنفس زفيراً، بل نفيراً عاماً، بل يكون صرخة

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة لجمال الدين الأفغاني) ص ٤٨٧.

### غزق مسامع من أصمه الطمع ١٠٠١٠

أما ذلك التنظيم الذي تكون، بقيادة الأفغاني، ليتصاعد بحركة المسلمين الوطنية من التنفس. إلى الزفير. إلى النفير. إلى الصرخة التي تمزق مسامع من أصمه الطمع. فهو تنظيم (جمعية العروة الوثقى)، وهو تنظيم سري ثوري، قام ليواصل النضال ضد الاستعمار، والاستعمار الانكليزي بالذات، وخاصة في البلاد التي كان قد احتلها في الشرق يبومئذٍ، وبالذات مصر والهند.

ونحن لا ننوي أن نقدم هنا دراسة تفصيلية عن خبرات هذا التنظيم في العمل التنظيمي السري، وإنما نريد فقط الإشارة إلى نماذج من هذه الخبرات. . (٢)

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٨٦.

<sup>(</sup>٢)داجع بقاياً وثائق تنظيم (العروة الوثقى) ومراسلات قيادتها في (الاعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ١ ص ٥٧٩ ـ ٦٢٧.

### ● الخبرة في المرونة:

وهو التنظيم الذي انتشرت فروعه في بلاد متعددة وأقطار غتلفة ومجتمعات بينها تباين وتمايز أكيد. . خبرته في المرونة التي كان يلائم بها بين المبادىء العامة والجوهرية التي وضعتها قيادته العليا وبين الواقع الموضوعي الذي يختلف من قطر إلى آخر في منطقة الشرق الكبير.

فالمادة التاسعة والعشرون من اللائحة الخاصة بالمستوى الرابع \_ (العقد الرابع) \_ من مستويات التنظيم تتحدث عن أنه وإذا رأى أهل (العقد) أن يزيدوا شيئاً فيها وصلهم من قانون الجمعية، حسب حالة بلادهم، فعليهم مخابرة من يتولى مواصلتهم فيها يريدون.

 هذا عن المبادىء العامة والجوهرية للتنظيم.. أما القانون الداخلي للوحدات التنظيمية فلقد كان وضعه من اختصاص هذه الوحدات، وبنص المادة (٣٠) من اللائحة فإن والقانون الداخلي للاجتماع يضعه أهل العقد، بانفسهم بما يتلاءم مع الظروف التي يناضلون فيها.

## خبرة التنظيم في: تجنيد الأعضاء الجدد:

وهي من أعظم الخبرات التي نستخلصها من مراسلات قيادة التنظيم... فلقد اعتبر التنظيم أن كل نشاط يبذله أعضاؤه، وكل دعوة يدعونها، وكل كلمة يقولونها إنما يجب أن يكون الهدف من وراثها هو كسب الأنصار الجدد للتنظيم، وتوسيع قاعدة عضويته، وفي ذلك تقول إحدى الرسائل المرسلة إلى العضو (س.س): ه... فاستكثر من الاخوان ونقهم من الحَوّان... وليكن القول تأسيساً لا تدريساً، ولا تكونن كلمة إلا وغايتها عقد يبرم ورباط يحكم!...»

وعلى كل عضو حظي بالانضمام إلى التنظيم أن يعمل لكسب الأعضاء الجدد إليه، دون أن يخل ذلك بمبدأ السرية التي يجب أن تكفل للتنظيم، وعندما يقترح عضو من الأعضاء «ترشيح» اسم جديد فإن القبول أو الرفض، ومنح الثقة أو حجبها عن هذا «المرشح» الجديد إنما هو حق المستوى التنظيمي الذي يقود العمل في هذا المجال... وفي ذلك تقول المادة الثامنة من اللائحة:

وكل واحد من أهل (العقد) مكلف بالعمل، وإعداد أسبابه، وما لا يتم إلا به، وبدعوة الناس إلى (عقده) والارتباط به، مع الاحتراس التام من كل ما يفيد أن هناك (عقداً)، والثقة بجريد الانضمام إنما تتحقق عند اتفاق آراء أهل (العقد) عليها. . ه .

وعندما يشرع العضو في دعوة شخص آخر إلى عضوية التنظيم، فإنه يسلك لذلك الطرق غير المباشرة، التي تتكشف له من خلالها استعداداته وآراؤه، ثم تسير الأمور معه بالتدريج حتى المكاشفة بوجود التنظيم، الذي وافق هو ذاته على آراثه، وعلى أهميته وضرورة قيامه.. وفي رسالة قيادة التنظيم إلى العضو (س. س) يجري الحديث عن كيفية دعوة إحدى الشخصيات العلمية الهامة إلى عضوية التنظيم، فتقول الرسالة: ١٠. فإن تيسر لك السبيل فتقدم لدعوته، وادخل إليه ابتداء من طريق لا يعرفه، وتلطف له في القول، وإن ششت اطلعته على شيء من مقالات (العروة الوثقى)، فإن انتهيت به إلى ما يعرف، وآنست منه الميل والرضا، فإما أن يكتب إلى وإما أن يستعد إلى تلقي منه الميل والرضا، فإما أن يكتب إلى وإما أن يستعد إلى تلقي كتاب مني، ثم سراع إلى بالخبرة.

والأعضاء المطلوب ضمهم إلى التنظيم يجب أن يكونوا من ذوي المكانة والحيثية والتأثير في محيطهم وبين ذويهم وفي الطبقات الاجتماعية التي ينتمون إليها، على اختلاف هذه الطبقات، وفي ذلك تقول المادة التاسعة من اللائحة: «.. يكون معلم الاهتمام بضم الصالحين للأمر من ذوي المكانة، على اختلاف طبقاتهم، لأن كلمتهم مسموعة، ومن خلفهم جماهير تتحرك عندما يتحركون. وهم بتعبيرنا المعاصر: العناصر القيادية في مختلف المجالات.

## خبرة التنظيم في: علاقة القيادة بالقاعدة:

فعندما كان يتيسر لأحد الأعضاء تكوين مجموعة جديدة، مثلًا، كان يقوم باخطار المسؤول في قيادة التنظيم بذلك، ويعرض هذا المسؤول الأمر بدوره على القيادة، التي كان من حقها إقرار الأمر أو طلب إعادة النظر فيه. . . ونحن نفهم ذلك من بعض سطور رسالة القيادة إلى العضو (س. س) التي تقول: و.. كتبتم إليّ بأنكم اجتمعتم، جملة من الصادقين وأهل الحمية . . (ولقد قمت) بمخابرة من أنوب عنهم(١) بما كان من اجتماعكم، ثقة مني بهمتك وصدق عزيمتك، فورد إليّ الإذن بتسمية مجتمعكم \_ (أي اعتماد تشظيمكم) \_ وإرسال بعض (القواعد) التي يبتدأ بها العمل، واليوم أبعث بها إليكم، وأملي أن تكون في حرز الصيانة، وأن تكون مرجع الأعمال إن شاء الله. فإذا وصل إليكم ذلك فخذوا عهدكم على القسم المذكور، وانتخبوا رئيسكم، وعجلوا الخبر بما انتهيتم إليه، وفصلوا أسهاء من معكم والقابهم، ومواضع إقامتهم، وسموا لنا رئيسكم، وكتمان السر أول وصيق إليك، وهو نهايتها ا . . ا

 <sup>(</sup>١) كاتب الرسالة هو الإمام محمد عبده، نائب رئيس التنظيم، أي نائب الأفغاق.

# خبرة التنظيم في: واجبات الأعضاء:

وهي واجبات متنوعة ، منها ما هو داخلي يتعلق بتربية الأعضاء وتطوير إمكانياتهم الفكرية والتنظيمية ورفع درجة إيمانهم بالإخوة والتضامن التنظيمي ، وذلك مثل التي تتحدث عنه المادة العاشرة من اللائحة عندما تقول: إنه دفي كل حالة يراعي تمكين الفكر وتأسيس الارتباط حتى يكون عند كل واحد أن مصلحة الكل بمنزلة مصلحة الشخص أو أعلى . ولا يقبل قول من قائل حتى يكون عمله أزيد من قوله أو مساوياً ، العمل: بلل المال والروح ، والأول أقرب الدليلين؟!».

ومنها ما هو متعلق بالواجبات النضائية للعضو، مثل تلك التي تتحدث عنها المادة الرابعة فتقول: إن على العضو «مدارسة أحكام الجهاد، وحقوق المسلم، وما هو مكلف به في معاملة غيره، وما يفرض عليه إذا زحف الأعداء لخضد (۱) شوكة الإسلام،، ومثل ما تتحدث عنه المادة السابعة من «العمل في الدواء بالقول، وبذل المال في مساعدة من يقوم بنصر الدين، وحمل السلاح للمقاتلة بين يديه عند المكنة «(۱).

ومن الواجبات الملقاة على عاتق أعضاء التنظيم ما يتعلق بنشر المبادىء العامة بين الجماهير، سواء أكانت جماهير وطن العضو أو الأوطان الأخرى التي يعمل فيها التنظيم، «فعلى أهل (العقد) أن

<sup>(</sup>١) أي كسر.

<sup>(</sup>٢) المكنة .. بغسم الميم وسكون الكاف .. أي الإمكان.

يرسلوا رسلًا إلى نواحي الوطن الحالين به، وإلى المواطن المستعدة من غيره، متى أمكنهم ذلك. . ويشترط فيمن يرسل في هذه المهام أن تكون مبادىء التنظيم قد أصبحت وملكة راسخة فيه، وأن ويكون على قدرة كاملة في تصريف القول، وتوفيق النصح مع طباع المنصوحين وحالة السلطة العارضة عليهم، فيكون حكياً في عمله، لا يحتاج لوصية من غيره، ولا لقيم يلاحظ عمله . . . . وعلى هذا الرسول . إذا كان عضواً في التنظيم . أن يعكس الأحاسيس والمشاعر التي يلقاها، والظروف والملابسات والعقبات التي يصادفها في عمله، ويضعها بين يدي التنظيم، أي أن يكون حلقة اتصال جيدة التوصيل بين الجماهير وبين التنظيم . . . وفي خلك تقول اللائحة : وعلى الرسول، إن كان من أهل (العقد) أن يكاشف (عقده) بما يحس به من انفعالات الناس، وما بأخذ قوله من قلوب السامعين لدعوته».

وليس الأعضاء فقط هم الذين يطلب منهم القيام بهذه المهام، فلقد أقر هذا التنظيم ما نسميه اليوم وبحلقات الأنصار والعاطفين، على التنظيم، والذين يوجههم التنظيم في أعمالهم دون أن يكونوا أعضاء فيه، بل وأحياناً دون أن يعرفوا بأمر هذا التنظيم.. وفي ذلك تتحدث المادة الثالثة عشرة من الملائحة فتقول: ويسمح للعقد أن يبعث رسلاً من الخارجين عنه، على أنهم وعاظ يعلمون المعروف من الدين ويؤيدون مناطيق القرآن. وعلى (العقد) أن يرسم لهم طريق النصيحة بدون أن يعرفوا أن هناك عقداً..».

# خبرة التنظيم في: النظام المالي:

والسبل والأنظمة التي سلكها في جمع الإيرادات، وحفظها، وتنميتها، والقواعد التي اتبعها في الصرف والانفاق.

أما إيرادات التنظيم فإنها كانت تتكون من رسم إجباري لا بد أن يؤديه كل عضو جديد عند انتمائه للجمعية، فكان وأقله مائة قرنك، وأوسطه مائتان، وأكثره ثلاثمائة، وكان الفرنك يومئذ إحدى العملات المتداولة في الامبراطورية العثمانية، علاوة على أن اللائحة وضعت بباريس - ولم يكن يستثني من دفع ذلك الرسم إلا ذو مكانة بين الناس لا يملك مالاً بدفع عنه هذا الرسم، فيعوض بجهده ذلك النقد المطلوب.

وبعد دخول العضو في التنظيم يصبح عليه أن يدفع عقب كل اجتماع من الاجتماعات ما يستطيعه، يضعه في وصندوق التبرع، الذي يطوف به على الأعضاء أصغرهم سناً... ولكل وحدة من وحدات التنظيم وأمين للصندوق، منتخب من بين أعضائها، يحفظ لديه هذا المال حيث ويودع في ظرف تكتب عليه هذه العبارة: هذا مال حق التصرف فيه (لعقد الاخلاص) تحت رئاسة فلان ..ه.. وعلى أمين الصندوق هذا أن يجري عمليات ضبط الحساب في الإيرادات والمصروفات حسب النظم المالية المتبعة في الوطن الذي يوجد به التنظيم .. وإن تكن اللائحة قد حددت أن ولا يصرف شيء إلا بقرار من أهل (العقد) يتفق عليه جيمهم أو أكثرهم ... كما نصت على ضرورة وجود أربعة دفاتر،

أحدها، لحصر أساء الأعضاء، وثانيها: لأسياء الرسل والدعاة، وثالثها: للإيرادات المالية، ورابعها: للمصروفات. .؛ وذكرت من وجوه الصرف: الانفاق على مقر الاجتماع ولوازمه، ونشر الدعوة وارسال الرسل والدعاة، ومعاونة المحتاجين وبمن ترجى منهم فائدة لمقصد الجمعية. . . . كما نصت على أنه وإذا توفر في الصندوق مبلغ من النقد وافر، وأمكن تنميته على وجه شرعي مأمون الحسارة، فعلى أهل (العقد) أن يدبروا أمر نموه.

#### \* \* \*

أما القواعد التي تختص بالوجدة التنظيمية لذلك التنظيم ـ (الحلية) ـ فلقد تضمنتها اللائحة كذلك، فتحدثت عن أن أقل عدد تتكون منه وحدة التنظيم ثلاثة أعضاء . . . وكل وحدة تعقد اجتماعين في كل أسبوع . . ولكل اجتماع جدول أعمال، ومحضر للجلسة تكتب فيه الأفكار بالتفصيل، كما تكتب فيه القراءات التي استقر عليها الرأي على وجه الإجمال.

#### \* \* \*

تلك لمحات من الخبرات التنظيمية التي بلغها تنظيم (العروة الوثقى).. وهي لمحات الوثقى).. وهي لمحات تضيف إلى الدور العملاق الذي نهض به الأفغاني في حياة الشرق الثورية بعداً هاماً وجديداً.

وهذا البعد وإن كان قد أهمل من قبل أغلب الدارسين لحياة

الأفغاني ونضاله، فإن آمالنا لم تنقطع ولن تنقطع في العثور على المزيد من الوثائق التي تكشف عن كل الجوانب الثورية والوضاءة لهذا الجانب من حياة ونضال فيلسوفنا الكبير.

# مقام العقل وسلطانه

[إن الإنسان من أكبر أسرار هذا الكون... ولسوف يستجلي بعقله ما غمض وخفي من أسرار الطبيعة... ولسوف يصل بالعلم، وبإطلاق سراح العقل إلى وتصديق، وتصوراته، فيرى ما كان من التصورات مستحيلاً قد صار محكناً!.]

جمال الدين الأفغاني

عن جمال الدين الأفغاني، كتب المستشرق الفرنسي «آرنست رينان» Renan (١٨٩٢ - ١٨٩٢ م)، وهو الضنين بكلمات الثناء والإعجاب على الذين يحملون. في رؤوسهم العقل ذا الطابع السامي وذا القسمات الإسلامية، يقول: ١٠٠٠ وقد خيل إلى من حرية فكره، ونبالة شيمه، وصراحته، وأنا أتحدث إليه، أنني أرى وجها لوجه أحد من عرفتهم من القدماء، وأنني أشهد ابن سيتا أو ابن رشد، أو أحد أولئك الملحدين العظام الذين ظلوا خسة قرون يعملون على تحرير الإنسانية من الإسارا».

وعن جمال الدين الأفغاني كتب، كذلك، الذين كانوا يتحدثون في مصر الرسمية سنة ١٨٧٩ م باسم الدين الإسلامي والمجتمع المسلم، من أمثال الشيخ وعليش، والخديوي توفيق: وإنه رئيس جمعية سرية من الشبان ذوي الطيش مجتمعة على فساد الدين والدنيا!»

وضد جمال الدين ثارت مشيخة الإسلام في عاصمة الخلافة العثمانية، ورمته بالكفر والإلحاد، وبأنه يقول عن «النبوة» إنها وصناعة»، يمكن اكتسابها كسائر الصناعات!

فالرجل، إذن، لم يكن محل رضاء ولا موضع عطف، سواء من الذين وضعوا أنفسهم ووضعتهم الظروف والأحداث على منصة التحدث باسم الإسلام، أو من الذين شنوا في نشاطهم الفكري الهجوم تلو الهجوم على الإسلام! (١)

وهكذا نجد أنفسنا، مرة أخرى، في حاجة إلى أن نُذكّر بالوصف العبقري الذي وصف به الشيخ محمد عبده جمال الدين عندما قال عنه: وفكأنه حقيقة كلية، تجلت في كل ذهن بما يلائمه، أو قوة روحية قامت لكل نظر بشكل يشاكله!».

كما نجد أنفسنا أمام ضرورة ملحة ، هي وجوب جلاء الموقف الفكري الذي كان عليه جمال الدين ، وهل كان حقاً ، كما قال وأرنست رينان ، واحداً من وأولئك الملحدين العظام ؟ ! وكيف التقت وهجهة نظر ورينان عن إلحاد جمال الدين مع آراء مشيخة الإسلام العثمانية والشيخ وعليش والحديوي توفيق ؟ ! بصرف النظر عن إعجاب ورينان ، بفيلسوفنا ، والحقد الذي صبه عليه وكنه له الطرف الآخر من الأعداء الذين حاربوه طوال عمره النضالي المديد ؟ ؟ .

<sup>(</sup>۱) كانت للمستشرق وأرنست رينان، وللمفكر السياسي الفرنسي وهانوتون، حملات منتالية من الهجوم والتجني على الإسلام والمسلمين، واصل التصدي لها، يعد الأفغاني الأستاذ محمد عبده (راجع في ذلك الجزء الثالث من (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده. وتعبيراً عن يلاء الاستاذ الإمام في هذا الميدان يقول الشاعر حافظ إبراهيم في رثائه له:

وَقَفْتَ وَلَمَانُوتُوهُ وَ وَرَيْنَانُهُ وَقَفْةً الْمِدْكُ فَيْهَا الْمُرْوحِ بِالْنَفْحَاتِ!

ونحن إذا شئنا جلاء هذه الحقيقة على أسس موضوعية، فلا بد لنا من أن نذكر أن جمال الذين الأفغاني لم يكن التموذج الذي تخيله وتصوره ولرجل الدين، كل من ورجال الدين الإسلامي الرسميين، يومئذ، أو المستشرق الفرنسي وأرنست رينان، . فهذا الأخير، وهو ابن الحضارة الفرنسية اليمينية المسيحية، البار، كانت صورة رجل الدين لديه غريبة تماماً، بل مناقضة لما كان عليه جمال الدين من سعة في الأفق لا تحد، وتمجيد للعقل هو من شيم الفلاسفة الذين يحتكمون إلى الأدلة البرهائية العقلية اليقينية، ولا يركنون إلى الأساليب الوعظية الخطابية، ولا يطمئنون لما هو أدنى من أدلة الفلاسفة والحكاء.

ولم يكن مألوفاً لدى درينان، كذلك أن يستوعب نطاق الدين، ولا أن تحتمل نصوصه وتفسيراته تلك السياحات الفكرية الجريثة والفذة التي قام بها جمال الدين، ولا ذلك المستوى الثوري الذي بلغته أعمال الرجل ومواقفه سواء في المجال الفكري أو ميادين الممارسة والتطبيق، لأن درينان، كها قدمنا ـ كان ابن حضارة معينة، و دفلسفة، دينية خاصة، جعلته يتصور هذا النصور، ويصدر ما أصدر من أحكام. فالحكمة والجرأة والسياحات الفكرية الكبرى، لم تكن، عند درينان، والجرأة والسياحات الفكرية الكبرى، لم تكن، عند درينان، الالمن صفات دالملحدين العظام؛!.. كما أن ما يقبله علم الكلام الإسلامي قد يراه اللاهوت المسيحي هرطقة تدخل بصاحبها إلى عالم الإلحاد؟!..

أما الشيخ وعليش، والخديوي توفيق ومشيخة الإسلام

العثمانية، فإنها كانت تريد من الإسلام وعلمائه ومفكريه أن يكونوا خدماً مطيعين للاستبداد والمستبدين، وسدنة لذلك البناء المتاقي للحرية والعدالة والكرامة الذي فرضه العثمانيون على العالم العربي والإسلامي في ذلك الحين، ومن ثم فإن جمال الدين - بمقاييسهم هذه .. إنما كان خارجاً عن حدود المعابير والموازين التي حسبوها وأرادوها معايير للإيمان وموازين للإسلام!.

أما جمال الدين الأفغان، والحقيقة الكلية، والله جمع بحق، كما قال عنه جورجي زيدان ما بين صفات والفيلسوف، ومواهب درجل الأعمال، فلقد كان طرازاً من الرجال لا يمكن فهمهم حق الفهم إلا إذا نحن تخيلنا الصورة التي يمكن أن يكون عليها مفكر عبقري عملاق جمع في عقله ما بين الحكمة الفلسفية والإيمان على طريقة الفلاسفة بجوهريات الإسلام وحقائقه الأولية، في صورتها النقية المبرأة من الخرافات والإضافات.

إنه أقرب إلى ذلك النموذج الذي تحدث عنه الفيلسوف المتصوف وشهاب الدين السهروردي، (المقتول)، واصفاً إياه وبالحكيم المتأله، أي الذي جمع إلى الفلسفة ذلك الحس الصوق المرهف، و والذوق والمشاهدة، اللذين تكسبها نفس الإنسان الرياضات الروحية، التي ربما لم تكن قاصرة على الطقوس والعبادات التي يتساوى في أدائها عامة الناس مع الحواص!.

ففي مواجهة اللين استقرت ضمائرهم وارتاحت قلوبهم إلى

وغلق باب الاجتهاد، واعتقدوا أنه ليس في الإمكان أبدع مما كان، وأنه لا جديد تحت الشمس، وأن رمن حفط المتون فقد حاز الفنون،، وأن الحير كل الحير في والنقل، والشطط كل الشطط في الاعتماد على والعقل، . . أمام هذا التيار الذي لسر ثوب الإسلام، وهو غريب عن روح الإسلام، وقف جمال الدين كالأعصار الكاسح والبحر الهادر، يمجد العقل في افكاره ومناظراته ومناقشاته، وفي تفسيراته وتطبيقاته، وفي مواقف العملية والنضالية على كل الجبهات. وفالحكم للعقل والعلم، (١) حتى ولو كانت حقائق العلم وأحكام العقل لا ترضى العامة الذين يساندون ورجال الدين، وتجار الديانات، ذلك لأن والعقل لا يوافق الجماهير، وتعاليمه لا يفقهها إلا نخبة من المتنورين، والعلم ـ على ما به من جمال ـ لا يرضي الإنسانية كل. الإرضاء، وهي تتعطش إلى مثل أعلى، وتحب التحليق في الأفاق المظلمة السحيقة التي لا قبل للفلاسفة والعلياء برؤيتها أو ار تيادهاء<sup>(۲)</sup>.

وجمال الدين لم يكن منحازاً إلى العقل، فقط في الحالات التي تتناقض فيها معطيات العقل والعلم مع ما يؤمن به العامة والمحلقون في الآفاق المظلمة السحيقة التي لا قبل للفلاسفة والعلماء برؤيتها أو ارتيادها، وإنما كان يقف هذا الموقف الثابت، حتى عندما تبدو والتناقضات، أو والاختلافات، بين

<sup>(</sup>۱) (الخاطرات) ص ۹۵.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٢٠٢.

حقائق العلم وبين ظاهر آيات القرآن الكريم، فلقد رأى الرجل أن «القرآن يجب أن يجل عن مخالفته للعلم الحقيقي، خصوصاً في الكليات. فإذا لم نعر في القرآن ما يوافق صديح العلم، والكليات، اكتفينا بما جاء فيه من الإشارة، ورجعنا إلى التأويل، (١٠).

وهذا الموقف العلمي العقلي الناضج الذي وقفه جمال الدين من هذه المعضلة التي كانت مثار جدل طويل وكثير، والتي حيرت ألباب الكثيرين، لم يكن نابعاً من موقف وتخصصيه ضيق لا يبصر غير تجربته العلمية الخاصة المحدودة والمحددة، ومعطيات عقله فقط، وإنما كان نابعاً من إيمان كبير بالإنسان وقدراته، وإمكانيات فتحه لما هو مغلق اليوم، وكشفه ما هو سر غامض حتى هذا التاريخ، لأن والإنسان من أكبر أسرار هذا الكون!، ولسوف يستجلي بعقله ما غمض وخفى من أسرار الطبيعة، وسوف يصل بالعلم وباطلاق سراح العقبل إلى تصديق تصوراته، فيرى ما كان من التصورات مستحيلاً قد صار عكناً، وما صوره جوده وتوقف عقله عنده بأنه وخيالاً، قد أصبح وحقيقة، ...)(٢)

وحتى نستطيع أن ندرك مدى خطورة هذا الحديث الذي سجلته عبقرية الأفغاني، يجب أن نعلم أنه بموقفه هذا إنما كان

<sup>(</sup>۱) (الحاطرات) ص ۱۹۱.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٢٦٤، ٢٦٥.

يخاصم ويعادي كل الفلسفات التي تؤمن بأن في الكون مناطق مغلقة إلى الأبد دون عقل الإنسان وتفكيره، وأنه لا سبيل للعقل إلى اقتحام هذه الساحات وفض هذه المغاليق.

ومن ثم فإننا لن ندهش، وإن دهش الكثيرون، لنبوءة الأفغاني باقتحام الإنسان عالم الفضاء، وهو الأمر الذي حققه الإنسان في سنة ١٩٦١م، ووصوله إلى القمر، وغيره من الكواكب. وذلك عندما تساءل تساؤل الواثق، قائلاً: ه... وهل يبقى مستحيلاً إيجاد مطية توصله (أي الإنسان) للقمر، أو الأجرام الأخرى؟ .. وما يدرينا بعد ذلك ما يأتيه الإنسان في مستقبل الزمان إذا هو ثابر على هذا السير لكشف السر بعد السر من مجموع أسرار الطبيعة التي ما وجدت إلا للإنسان، وما وجد الإنسان إلا لمانا)!

وهذا الموقف الفلسفي الناضج من الأفغاني تجاه الكون وأسراره، والحقيقة الموضوعية وقيمتها، وقدرة الإنسان على تحصيلها وامتلاكها، إنما يقودنا إلى موقف آخر للرجل نجده قد بلغ في الروعة والإعجاب مرتبة أرفع ودرجة أعلى، وهو موقف سيدهش له ومنه أولئك الذين تعودوا أن ينسبوا إلى الفكر العلمي الغربي والفلسفة الواقعية غير والمثالية، لدى الفلاسفة الأوروبين، كل وجهات النظر الناضجة عن العلاقة الجدلية ما بين الفكر والمادة والرأي والعمل، والأفكار والممارسة والتطبيق.

<sup>(</sup>١) للمنذر السابق، ص ٢٦٥.

فالأفغاني يتحدث عن أن والملاحظة (الشهود) تحدث وفكراً من يعود والفكر إلى التأثير في والعمل والواقع، ثم تستمر علاقات التأثير المتبادل والتأثر المتبادل دائياً وباستمرار لتحدث التغيير الدائم المستمر في كل الأشباء وفكل شهود يحدث فكراً، وكل فكر يكون له أثر في داعية يدعو إليها، وعن كل داعية ينشأ عمل، ثم يعود من العمل إلى الفكر، دور يتسلسل، ولا ينقطع الانفعال بين الأعمال والأفكار ما دامت الأرواح في الأجساد، وكل قبيل هو للآخر عماد، وآخر الفكر أول العمل و وأول العمل أخر الفكر . . . و ()

وهو لم يكن يقرر هذه الحقائق الكبرى كرجل فكر فقط، بل كإنسان مسؤول يخوض بفكره هذا معركة فلسفية ضد أصحاب التخلف وأهل الجمود، هؤلاء الذين يتحدث عنهم وإليهم قائلًا: إن ولظواهر الكون من السلطة على الفكر والإرادة مالًا ينكره أبله، فضلًا عن عاقله(٢).

ونحن أمام هذا الطابع الفلسفي المؤمن بالحكمة، الذي ازدان به عقل الرجل واتسم به فكره، لا يسعنا إلا أن نشير إلى حقيقة هامة وضرورية الإيضاح، وهي التي سبق وأشرنا إليها عند حديثنا عن فكره الاجتماعي المتقدم، والتي تتعلق وبنسب، أفكار الأفغاني، المتصل بالتراث العبقري المتقدم الذي حفل به تاريخ

<sup>(</sup>۱) (الخاطرات) ص ۳۲۲.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ١٨٤.

العرب والمسلمين، وحفلت به الحضارة العربية الإسلامية عدة قرون.

فكما كان التراث التقدمي للفكر الاجتماعي العربي الإسلامي أهم المصادر التي كونت الفكر الاشتراكي لدى جمال الدين، فإننا نلمح بصمات الفكر الفلسفي العقلي الخلاق للفلاسفة العرب المسلمين على عقل الأفغاني وتفكيره الفلسفي الذي أشرنا إليه فيها تقدم من الصفحات.

والذين قرءوا ابن رشد (١١٢٦ ـ ١١٩٨م) ووعوا وعياً ناضجاً الأفاق الفسيحة التي طرقها عقله وفكره، والمعطيات العبقرية التي أشهرها تفكيره، والكنوز التي خلفها لنا في هذا الميدان، يستطيعون أن يلمحوا الصلات الكبرى التي تربط جمال الدين الفيلسوف بفيلسوفنا العربي الأندلسي أبي الوليد. بل وأن يفسروا كذلك ذلك الدفاع الحار المجيد الذي دافع به الأستاذ الإمام محمد عبده عن ابن رشد، وعن إيمانه، والذي دفع به تهمة الإلحاد عنه، عندما رد على دفرح أنطون، (١٨٦١ ـ ١٩٢٧م) صاحبة مجلة (الجامعة) التي رأت في أبي الوليد بن رشد فيلسوفا مادياً عضاً، ومن ثم ملحداً، وكأنما كان محمد عبده يدافع مادياً عضاً، ومن ثم ملحداً، وكأنما كان محمد عبده يدافع مضمنياً في مقالاته تلك عن جمال الدين! (١٠).

\* \* \*

ونحن عندما نصل من حديثنا عن الأفغاني إلى هذا الحد، فإننا

<sup>(</sup>١) أنظر الجزء الثالث من (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده).

نكتشف أن تعبير والحكيم المتأله؛ يمكن أن تناله شبهة عدم الوفاء بحق الرجل، والقصور عن الشمول لما كان له من جوانب، وما امتلكت شخصيته من إمكانيات.. إذ أنه باستطاعة المفكر أن يكون وحكياً، متفلسفاً له وجهة نظر في الكون: قدمه أي حدوثه، تطوره أو سكونه، بقائه أو فنائه، وأن يكون صاحب وذوق وشهود، ورياضات روحية، وقدم راسخة في التصوف، وذلك دون أن يكون له موقف، وموقف ثوري من القضايا الأساسية والهامة التي تعترض طريق إنسان المصر الذي يعيش فيه.

ولما كان جمال الدين الأفغان، قد تعدت جوانب شخصيته وملكاتها وإمكانياتها نطاق والحكمة، و والتأله، إلى مجالات الحياة المختلفة، لتسهم هذه الشخصية في كل قضايا عصره، بل والقضايا المتعلقة بمستقبل الإنسان بوجه عام، فإننا نجد أنفسنا في حاجة إلى أن نضيف لوصفه نعتاً ثالثاً يلي وصفي والحكيم المتأله، ويتناسب مع والثورية، التي انسمت بها مواقفه الأساسية والكبرى تجاه القضايا والأحداث.. ومن ثم فإننا نحده: حكياً، متألهاً، ثورياً.. بالمعنى الدقيق لهذه الكلمات، وكفاه محكياً، متألهاً، ثورياً.. بالمعنى الدقيق لهذه الكلمات، وكفاه الثلاث، واحتواء الملكات والصفات الملازمة لهذه الأوصاف

وإذا كنا قد تحدثنا في صفحات هذا الفصل من فصول هذه الدراسة عن الأفغاني والحكيم، وإذا كان قد سبق لنا الحديث عن الأفغاني والثائر، ضد الاستعمار والظلم والاستمداد والاستغلال، فإننا لا تزال لدينا حصيلة مشرفة وغنية عن مواقف الرجل التي ناصر فيها وبها التطور، وانحاز بواسطتها إلى صف عجلة التقدم، واستمراره، ورفع أسار العنت والإرهاق عن الإنسان.

ومن هذه المواقف، التي نود الإشارة إليها، موقف الأفغاني من قضية التطور، ورأيه في نظرية والنشوء والارتقاء، التي كان لها في عصره دوي كبير، والتي كانت حديث الناس في كل مكان، والشغل الشاغل لدوائر الفكر والثقافة ورجال الدين وحلقات العلماء.

وكما رأينا ذلك التطور الواضح المعالم والبارز القسمات، بل والقفزات، في الفكر الاجتماعي للأفغاني، والذي سار به من مناصرة الفكر الفردي إلى الانحياز للجماعية والاشتراكية، فإننا نجد أن فكر الأفغاني حيال قضية التطور ونظرية النشوء والارتقاء، وموقفه من الرجل الذي اقترنت باسمه حديثاً هذه النظرية .. وتشارلز داروين، قد سار في هذا الطريق، وسلك هذا السبيل.

قفي البداية، وفي رسالة (الرد على الدهريين)، نجد الأفغاني يرفض هذه النظرية بإطلاق، ويصب جام غضبه و «حميتـه وحماسه، على «داروين»، ويوجه إليه الكثير من الاعتراضات التي شاعت يومثذ ضد نظرية النشوء والارتقاء وبعد أن يقول: «فإن سئل داروين.. وإن قيل له.. وهكذا لو عرضت عليه.. بل إذا قيل له... بعد إبراد الاعتراضات، يقول الأفغاني، متصوراً ومصوراً حالة داروين، بقوله: «.. لا ريب أنه يقبع قبوع القنفذ، وينتكس بين أمواج الحيرة، يدفعه ريب ويتلقاه شك إلى أبد الأبدين!. وكأني بهذا المسكين وما رماه في مجاهيل الأوهام ومهامه الخرافات إلا قرب المشابهة بين القرد والإنسان، وكأن ما أخذ به من الشبه الواهية ألهية يشغل بها نفسه عن آلام الحيرة وحسرات العماية! (١٠).

فأين هذا الحديث العصبي الغاضب من ذلك المنطق العلمي الناضج الذي تناول به الأفغاني قضية التطور ونظرية النشوء والارتقاء فيها بعد، وفي صفحات كتابه [الخاطرات]؟؟

فإننا نجد فيها حديثاً علمياً بقدم فيه الأفغاني هذه النظرية إلى الناس، ويدلل على صحتها، ويستخدم ما وهب من حجج وأسانيد في سد ثغراتها، وكسب الأنصار والمؤيدين لما بها من حقائق وأفكار، مع التحفظ على ما يتناقص من وفروضها، مع الإيمان الديني.

فهو يؤيد نظرية «الانتخاب الطبيعي» عن طريق القوة في عالم «النبات»، بقوله: إننا وإذا أخذنا والنبات، رأينا أثر القوة أشد

وضوحاً فيه، فإنك إذا غرست نباتات عديدة في بقعة واحدة من الأرض، ليس فيها من الغذاء ما يكفي الجميع، ترى تلك الأحياء النامية تتنازع فيها بينها، ولا يمضي زمن حتى يبلغ البعض أشده من النمو، والبعض الآخر قد أدركه الاضمحلال، فيبس، ولا ريب أن تلك الناميات تنازعت على ما كان من الغذاء، ففازت به القوية، فاغتذت، وغمت، وحرمت منه الضعيفة، فزادت ضعفاً، وتمكن منها حتى قضى عليها، وأدركها الفناء قبل القوية، أله المناه عليها، وأدركها الفناء قبل القوية، وتمكن منها حتى قضى عليها، وأدركها الفناء قبل القوية، وتمكن منها حتى قضى عليها، وأدركها الفناء قبل القوية، وتمكن منها حتى قضى عليها، وأدركها الفناء قبل

ونفس هذا المنطق، وتلك الحجج يطبقها الأفغاني على عالم الحيوان، قائلاً: «فأما عالم الحيوان، ولا سيها الإنسان، فأثر القوة فيه أشد وضوحاً من الجميع، لأنك لو نظرت في أعضائه عضواً عضواً، بل لو أخذت كرة من كريات دمه لرأيت تنازعاً دائماً، وتسابقاً إلى الغذاء فيها بينها، فيغلب القوى منها الضعيف» (٢).

بل إن الأفغاني يطرق في هذا المجال ميداناً لم يطرقه وتشارلز داروين، ويعمم حقائق نظرية النشوء والارتقاء لتشمل وميدان الأفكار، بعد أن طبقها على ميادين النبات والحيوان، فيقول: وإن الأفكار تتجدد، ومعقولات عن أخرى تتولد، وصفات تسمو وهما تعلو، حتى يفرق اللاحقون فيها السابقين، ويظن أن هذا من تصرف الطبيعة لا من آثار الاكتساب، ولكن الحق فيه أنه

<sup>(</sup>١) المصدر السابق، ص ٤٤٣.

<sup>(</sup>٢) ألصدر أندائ. ص 127.

ثمرة ما غرس ونتيجة ما كسب» (١٠).

بل ويمضي قدماً في هذا السبيل ليضفي نوعاً من الأصالة والقدم على تطبيقات هذه النظرية وشهود الحياة العربية الإسلامية الأولى، بل والجاهلية منها، لتطبيقات هذه الأفكار، قائلا: وأما الانتخاب الطبيعي فهو في جيل البداوة، وفي حضارة الإسلام، أمر معروف، ومعمول به، سواء أكان في انتخاب الزوجات من النساء، وتحرى النجيبات من الأمهات. أو في تحسين نسل الحيل، (٢).

ولقد كان طبيعياً مع هذا التطور الذي أصاب فكر الأفغاني إزاء قضية التطور، أن تتغير نظرته لداروين، وتقديره له، ولهجته عندما يتناوله بالحديث، ولعل من أمتع العبارات التي يمكن اقتباسها من آثار جمال الدين في هذا الباب، هي تلك العبارات التي تحكي الإجابة عندما «سئل جمال الدين عن البيت المشهور لأي العلاء المعري:

واللذي حمارت المبسريسة فسيمه حميسوان مستسحدث مسن جماد

هل يقصد المعري في هذا البيت من الشعر ارتقاء الحيوان من الجماد؟؟ ويوافق مذهب داروين في النشوء والارتقاء؟؟... قال: لا أغالي ولا أبالغ إذا قلت: ليس على سطح الأرض شيء

<sup>(</sup>۱) (الحاطرات) ص ۳۵۲.

<sup>(</sup>٢) (الأعمال الكاملة) ص ٢٥٢، ٢٥٣.

جدير بالجوهر والأصول... أما مقصد أبي العلاء فظاهر واضح، ليس فيه خفاء، فهو يقصد النشوء والارتقاء، آخذا بما قاله علماء العرب قبله بهذا المذهب إذا قال وأبو بكر بن بشرون، في رسالته لأبي السمح، عرضاً في بحث الكيمياء: وأن التراب بستحيل نباتاً، والنبات يستحيل حيواناً، وأن أرفع المواليد هو الإنسان والحيوان، وهو آخر الاستحالات الثلاث وأرفعها، وإن أرفع مواليد التراب (ومنه المعادن): النبات، وهي أدن طبقات الحيوان، سلسلة تنتهي عند الإنسان. إلخ. فإذا كان بناء مذهب النشوء والارتقاء على هذا الأساس، فالسابق فيه علماء العرب، وليس وداروين، مع الاعتراف بفضل الرجل، وثباته، وصبره وليس وداروين، مع الاعتراف بفضل الرجل، وثباته، وصبره على تتبعاته، وخدمته وللتاريخ الطبيعي، من أكثر وجوهه، وإن خالفت أنصاره في مسألة ونسمة الحياة، التي أوجدها خالفته وخالفت أنصاره في مسألة ونسمة الحياة، التي أوجدها الخالق سبحانه وتعالى، لا على سبيل الارتقاء من سعدان، فالإنسان، أو من الزوابع المائية(۱)».

والذين يقارنون مقارنة بسيطة وأولية، حديث الأفغاني هذا عن داروين، وتعاطفه معه، وتقديره له، بحديثه الغاضب عنه الذي سقناه منذ قليل، والذي اقتبسناه من (الرد على الدهريين)، يستطيعون أن يلمسوا مدى التطور البالغ الذي مر به فكر الأفغاني في هذا الباب.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٢٥٠، ٢٥١. والحديث عن ارتقاء نسمة الحياة من وسعدان، للإنسان إشارة إلى رفض الأفغاني لتصور صاحب قصة (حي بن يقظان) الفيلسوف الاندلسي دابن طفيل، لعملية الخلق.

بل إننا نجد جمال الدين يعود ليناقش نقطة الخلاف التي أعلن عن بقائها بينه وبين مذهب داروين والطبيعين بوجه عام، وهي الخاصة بمصدر داصل الحياة، أو بتعبير الأفغان، مصدر دنسمة الحياة،. يعود ليناقش هذه النقطة بمرونة كبرى تعكس أفقه الواسع المستنير، وثقة الإنسان الباحث عن الحقيقة حيثها تكون، وذلك عندما يقول: وإن كل ما جاء في مذهب الطبيعيين من حصر الأحياء بأنواع قليلة، وتفرع الكثير منها وعنها، كل هذا لا يضر التسليم به، كها أنه لا يفيدهم أن الحياة وظهور الأحياء نتيجة طبيعية لقوى طبيعية، نعم. إن أمكنهم إثبات التولد الذاتي نتيجة طبيعية لقوى طبيعية، نعم. إن أمكنهم إثبات التولد الذاتي كان لأقوالهم معنى، ولذهبهم مستنداً ؟ ١٥٠١.

ونحن إذا كنا قد حفلنا هذا الاحتفال بإيضاح رأى الأفغاني من هذه القضية، فليس المراد إبراز موقفه هذا كموقف فكري مجرد، وإنما لنستطيع أن نبصر أثر موقفه هذا من هذه القضية بالذات على معالجته لقضايا أخرى عديدة وهامة تناولها الرجل بالبحث والتمحيص.

ذلك لأن التعاطف مع مذهب التطور إنما يعني إيمان العقل بالعلم، واستعداده لكسر أغلال الجمود والتقليد، واقتحام الميادين البكر الجديدة بقلب ثابت وعقل جسور. وهو ما امتاز به الأفغاني عندما اتخذ الموقف الثوري من كثير من القضايا وعديد من الأمور.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٢٥٢.

# السلام: الدائم.. والعادل

[إن العلم الصحيح، الذي يمكن للآدمي ان يمسل إليه، هو: العلم الذي به ينتهي الإنسان عن الفساد في الأرض وسفك الدماء!].

جمال الديين الأفغانر

رغم أن جمال الدين قد غادر عالمنا هذا قبل أن يعرف هذا العالم الحروب العالمية والمجازر الكونية التي تضاءلت بازاء ضحاياه ما كان للحروب المحلية من ضحايا وآثار، إلا أن حس الرجل المرهف، وتقديره، بل تقديسه للإنسان والحياة، وكذلك شهوده مرحلة الزحف الامبريالي والنهب الاستعماري اللذين سادا النصف الثاني من القرن التاسع عشر، كل ذلك قد جعل فكر الرجل يعيش في مأساة والحرب؛ التي ابتلي بها الإنسان، ويبحث للخلاص منها عن طريق، ومن ثم يفكر في قضية سلام العالم، ويناضل من أجل هذا السلام!

وقد لا يعرف الكثيرون أن «مجلس السلام العالمي» قد اتخذ منذ عدة سنوات ـ سنة ١٩٥٤ م ـ قراراً بإحياء ذكرى جمال الدين الأفغاني، وأن لجان السلام ومجالسه القومية والوطنية قد أقامت المهرجانات لجمال الدين في معظم أنحاء العالم، حيث قدمت الدراسات والأبحاث وصدرت الكتب عن فيلسوفنا الثائر، تمجد كفاحه، وتتحدث بالذات عنه كمناضل في سبيل السلام.

وأغلب الظن أن عديداً من الذين سمعوا بهذا القرار، لم تكن

لديهم الصورة الحقيقية والواضحة عن الموقف النضالي، البالغ أعلى درجات السمو، من قضية السلام، الذي اتخذه الأفغاني، والذي استحق من أجله هذا القرار وذلك الاهتمام وهذه المهرجانات والاحتفالات، ومن ثم فإن إلقاء الضوء على الأفغاني نصير السلام، هو أمر ضروري وبالغ الأهمية عندما نتحدث عنه ثورياً، بعد أن عرفنا مكانه من الحكمة والفلسفة فيها سبق من صفحات.

ونحن نجد الرجل لا يكتفي بإدانة الحرب، بل إنه يعتبر والحرب. من أقبح ما عمله ويعمله الإنسان في الأرض!، (١).

وهو لا يقف منها ذلك الموقف الذي كان شائعاً على عهده، والذي كان يرى فيها وأمراً طبيعياً وسنة من سنن الحياة، وأنها قد صاحبت الإنسانية منذ عهد توحشها، وستلازمها إلى ما شاء الله، وأن السبب في ذلك إنما هو كون الحرب في المجتمع الإنساني هي حصيلة ولغرائز، التوحش والغضب لدى الأفراد؟!.. إن الأفغاني يرفض ذلك، لا عندما يتحدث عن إمكانية تفادي الحرب، ووجوب منعها، فقط، بل وعندما يتحدث عن أسبابها الحقيقية، والمستفيدين من قيامها من أمثال وملك مسرف مغرور، أو وأفراد يقبضون على زمام الأحكام، ويسوقون الحلق للقتل أو وافراد يقبضون على زمام الأحكام، ويسوقون الحلق للقتل والفضة، ثابا من فرصة الحرب ليكنزوا من ورائها الذهب والفضة، (٢).

<sup>(</sup>١) (الأعمال الكاملة) ص ٤٣١.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤٣٤.

هذه القلة التي تعلن الحروب وتسفك الدماء ولعدم احترام سفير، لأن كرسيه وضع في المأدبة الملوكية في غير الموضع الذي يريده.. أو لأجل بقعة من الأرض يطمعون بضمها للمملكة أو ليستعمرونها (١٠).

ولقد بلغت كراهية الأفغاني لهذه الحروب العدوانية درجة جعلته لا يرى فيها أكبر سبة في جبين الإنسانية فقط، ولا أعظم وصمة تلصقها القلة الغنية الحاكمة المكتنزة للمال بإنسان ذلك العصر فحسب، بل لقد رآها جريمة تغطي ببشاعتها على كل ما لدى الإنسانية من مجد وفخار وعلم وتقدم يتيه به الإنسان على غيره من المخلوقات، إذ أننا ولو جمعنا كل ما في مدنية تلك الأمم (الانكليز والفرنسيس والألمان والأمريكان) من خير، وضاعفناه أضعافاً مضاعفة، ووضعناه في كفة ميزان، ووضعنا في الأخرى الحروب وويلاتها، لا شك أن كفة المكتسبات العلمية، والمدنية، والتمدن، هي التي تتحط وتغور، وكفة الحروب وويلاتها هي التي تتحط وتغور، وكفة الحروب

وذلك لأن الأفغاني لم يكن سعيداً بهذه المدنية التي تشن الحروب وتقام المجازر تحت أعلامها والويتها، والتي يقتل تحت رايات وتقدمها، بنو الإنسان، بل لقد اعتبر سيادة السلام وانتصار الأمن الإنساني على الحروب وويلاتها، المقياس الدقيق

<sup>(</sup>١) المدر السابق. ص ٢٥٥.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤٣١.

والصادق للعلم عندما قال: «إن العلم الصحيح، الذي يمكن للآدمي أن يصل إليه، هو العلم الذي به ينتهي الإنسان عن الفساد في الأرض، وسفك الدماء!»(١٠).

لأن هذه هي الفائدة الأولى التي يجب أن يشرها للإنسانية والعلم الصحيح، ومن ثم فهي خرافة، تلك الأفكار التي تزعم تقدم الإنسانية ورقيها علمياً بينها.هي لا تزال تستخدم هذا العلم في الإبادة والحروب وسفك الدعاء، إذ العلم، كغيره من المنجزات، إنما تقاس قيمته بما يقدمه للإنسان من فائدة، لأن له دوراً اجتماعياً في البناء والتقدم الذي يشيده الإنسان ويرعاه، فلا ويقدر الفرد، ولا تقدر الأمة، ولا تقدر الأشياء، ولا تقدر المكتسبات العلمية، إلا بنسبة ما يترتب على ذلك من الفائدة، (٢).

وبعد هذا التصوير العلمي الإنساني الرائع لهذه المحنة التي فرضتها على الإنسانية تلك القلة الغنية والطبقات الحاكمة، وهي المحنة المتمثلة في الحروب وسفك الدماء، يتقدم الأفغاني ليرسم للجماهير والأمم السبيل إلى «السلام الدائم» والأمن الحقيقي و «الهناء المقيم»، فيرى ذلك في:

١ - تحكيم العقبل فيها ينشب ببين الأمم والشعوب من خلافات.

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٣٣.

<sup>(</sup>٢) المصدر السابق. ص ٤٣١.

- ٢ .. وحل هذه الخلافات والمنازعات على أساس من قاعدة
   العدل.
- ٣ ـ والعصيان من قبل الجماهير للقلة الظالمة الحاكمة عندما
   تدعوها للحروب وسفك الدماء.
- ٤ ـ وأن السيبل إلى ذلك إنما هو الرقي الإنساني في مجالات العلوم... إذ أن الجهالة والتعصب الممقوت إنما هي أمور يراها الأفغائي غربية عن خلق العلماء، ويرى لهم، بدلاً منها، تلك الصفات الإنسانية التي تقرب ما بين بني الإنسان، بصرف النظر عن القوميات والألوان والأجناس والمعتقدات.

فهو يقول: «إن عدم إجابة الأمم لداعي الحرب، واتفاقها على تحكيم العقل والعدل فيها فيه يختلفون، هو الذي يكفي البشر شر الحروب والقتال، ويجعل الحلق في ملام دائم، وهناء مقيم، (١)، لأن واعظم ما يبعث على الأمل في إيطال الحروب إذا ارتقى العالم الإنساني في حقيقة العلم، وعم طبقاته. إنك لو أخذت اليوم عموم عساكر بريطانيا، وتخيلتهم حقيقة مشل ونيوتين، و وداروين، وغيرهما، وفرنسا مثل وباستير، وأمثالهم من باقي الأمم، فهل يقفون صفوفاً للاقتتال؟؟... لا أظن، ولا تظنون ذلك، ولا هم يقعلون! و(١).

<sup>(</sup>١) المصدر السابق. ص ٤٣٤.

<sup>(</sup>٢) للصدر السابق. ص ٢٥٠.

فهل بعد ذلك نضج في تناول هذه المعضلة الكبرى التي اعترضت ولا تزال تعترض طريق حضارة الإنسان، بل إنسانية هذا الإنسان؟؟..

وهل بعد ذلك غرابة في حكمة ذلك القرار الذي اتخذه هجلس السلام العالمي، منذ سنوات، لللاحتفال بجمال الدين الأفغاني كرائد من رواد النضال في سبيل السلم والأمن والعدل والحرية للإنسانية جمعاء؟؟..

#### \* \* \*

وهكذا نجد أنفسنا بعد هذه الدراسة، التي استغرقت هذه الفصول وتلك الصفحات، عن الفيلسوف الثائر جمال الدين الأفغاني، والتي عشنا فيها وجها لوجه مع أفكاره النقية المبرأة من التفسيسرات والتأويلات والتخريجات، ومع نصوصه وعباراته بالدرجة الأولى، وقبل الركون إلى ما كتب عنه من دراسات وما قدم بين يدي حياته وفكره من ترجمات... وكذلك مع آثاره النضالية ومواقفه العملية..

نجد أنفسنا بازاء قطعة حية وعزيزة من تراثنا العربي الإسلامي الحديث، المجند لكل ما في تراثنا الغني من جوانب مشرقة وصفحات يطرب لها القلب ويغتنى بها العقل ويرتاح إليها الضمير. . وحيال صورة حية لنموذج من المفكرين المناضلين، والفلاسفة النوار، والعلماء

العاملين، الذين تحولت حياتهم العملية إلى تجسيد للفكر الثوري المتقدم الذي يؤمنون به، كها تحولت أفكارهم الثورية إلى مرآة تنعكس فيها، وتغنيها الحياة النضالية التي يجيون.

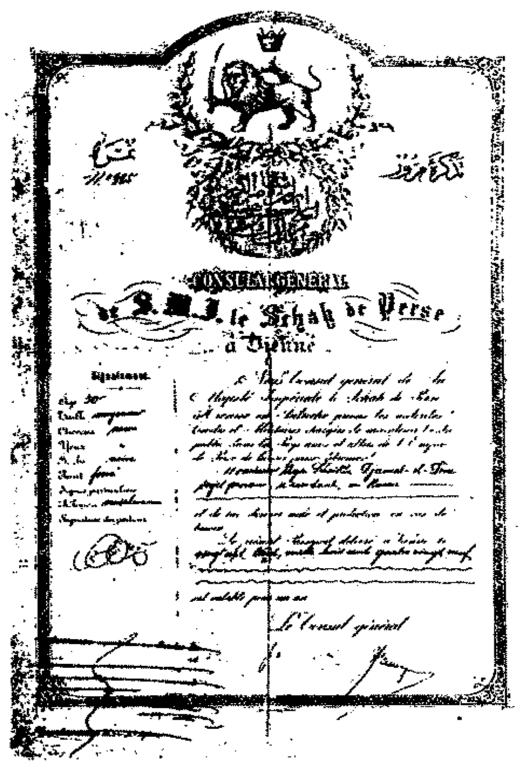
وهو نموذج نتمنى أن يتحول من خلال هذه الدراسة ، وذلك التقديم ، إلى مركز جذب يغري مثقفينا ومفكرينا ومناضلينا باقتفاء هذا الأثر ، والسير على ذلك الدرب، وانتهاج ذات السبيل .

وبالقدر الذي تنجع فيه هذه الدراسة في بعث الأفغاني وتقديم، على حقيقته، إلى المفكرين والمناصلين، وبقدر ما تثير هذه الفصول وهذه الصفحات فضول المثقفين الذين لم يقرءوا آثاره لقراءتها، والذين قرؤوها لإعادة هذه القراءة في ضوء جديد وبمنهج جديد، بقدر ذلك يكون النجاح الذي ابتغيناه من وراء كتابتها، ويكون الرضا الذي يسعد به الكاتب من وراء ما يجبر قلمه ويملي عقله ووجدانه من صفحات.

وثائق

استه ه زرهع استنه درعبد استراک مقا بحبرت جرد تعنى ماستاكان فالمذسوكان بوشهامت فيباث بمبيعة ومشبي العائم تخذبذا فلحراء ونعين فلأجر بين منتكت مع ديمدرف ، الأافرين أو والأواف الموكر الايم وعدوف دراده هشهدد ورشكومترك يمانونكس مستوم يمكم وأننى وين بين عدريين غامنين مسدوروس والقاغ ومستوسد والمرا وعد فدر الكرم حدرات ومداوران ووذكر كالداف سنهدتها فيه ما مغرمة والمعنى الحبروهم مرمين فين مناعل والرط يد) الأسب النده بدار في سايدو كانت الع الوادة جرحة (ممشرق وكفرسه ما اوالالمسترعنت ) ـ وق دخ يمعالموهات كانت الفطعت عني مناسد بيشهر وقذ دراد بن ستفرا بمناكب بمامات وخروب فوس سه والتفهيرة كميزب وقويعة أسين للده اخشامته مستم واكوين وفأ وحوفاء ووعرف بالاستفاق المساوم والعرش ورهد والتواكر المعربة جعد وفعيس واريج الانتهاع فحاط أتدير عذفوربر متزأ

(غوذج لرسالة بخط الأفغاني الى الشيخ عمد عيده)



المنظمة المبرى بنسم جدى اللبنالاسلوبان تنسفية ايران في بعبة عينا) المستخدد المستخدمة المستخدمة



معلی المال میرد باسم جبال العین الانعانی سین تنسایة ایران او سر) العین العین \_ را جمع را ۱ کیشناه مسرط بیات و خبشها حدد بوف اف رحده رند کره \_ بز خبشهات حدد الکاب ۱۰ فصله [ دیا قدم حیای] ۱۰

## (نموذج لرسالة بخط الأفعالي الى عبد الله فكري باشا)

موادى ﴿ وَلَ نُسِبَكُ إِنْ بِرَادَةٍ فَى الْمِنْ وَالْمَدْ نَعْدَمَتْ جِلِنَكُ بِلْجُوثُ عَلَى وَكُوفَ الْعَرُوبَ الْمِنْفَدَ بِعِثْ مَعْرَمُ الْحُكُ - وان نرجمتُ فيك حيداناس الرشدوجوراعي تعقده وأمامونَ الكسا الأدلتُ على السدادغيرمغوط والمعفوظ ففد وستبدار على إلجهل ودنلت أنكسبن النبن لأعذم في لحق لومةُ لائم وتسترَّم حمي العمدق وشيرُ كما الوائث معهع سغيرواب ولاعنج ولماانت الباحل فكرادت المرويرها خرى فتيك الخنور الوبقه بكذت تفسي وكذبني مجيع مفالنى لذك العالم والجام والعطرة الغني كليم فداجعوا على طهارة مع تكرونهان مربك و وتفقواعي الما الفضا كم مبت اخت والحق معك ابغاكت والتفارق المكادم ولواضطورت وواخت كالميرا لعلى لميراوي ماكستواب و وضور منك القيمة فامدا - ولا تين في تفايعي دو تي منهادة مدى سبب وسع مذا ومدا وذاك الكسال علك بدافع امرى وموفائك بسررني ومرتى دراك با ذوت بي كان واحباً عليك ها يُدُو ومُعنت فهداً كانت عليك، رعايشَد وكثرتُ بمسّدَدة واسْت معلم الى الغريثُ المدير ولا عليم بين مشوَّا ولا ومسورتُ لاحدٍ في طغيات عمري مُزَّ - وَرَكْنَى وَانْبَابِ النَّذُ لِ النَّهُمُ مِنْبَالَ بَاشَا الصَّامِطُ حَى يُستَسَى بِهِ مَشَالِ المِنظام صَعِبَ السَّرِ على السيد براسيم النَّفَا والوَّرَس العدل أحرَّ براحد الحليم باشار المُحَدَّ التَّمَى كِسَدُ والالعروف مِن رشفك وسوادك مد ولا يعنا وعنى لسنة وال كال تبنى مرعدًا بعنل مزلك في العضا ل سقرة بشيف عامك في المكالات الع ا قواب عفا الدُّول سلف الذَّان تعديم بالحرِّر وتقيم ألعدق وتطهرالسِّهادة الرَّحةُ النَّهِدُ والعاصَّاللَّاق واحزاتُه للسروا بوسد والفتك فدفعت اواركه تعريعته الخن والسل سسدهم الى يامرلاى الممس الأك الح لسن ومهاالى يا يسوسسن عليكم وداعياً كم سد وارسعت (العارف) الحاص الدولة راص باشا تقيف اموالي مكتى التي عبيت في عرد ارسلت الحينا - مكزيًا اطهرت الديفسية ماحرى على في معدد ما انتلاث الوانعة لهذي دادحرس فلم فضلك دويس كرك ال شغرائي ( العادف ) شغوالعدارة وال نساعده في الداللك ارسودهد والسدميكم دعلى احى العاصل المار اس كي

بمال الوس الافعالي

# المصادر

ابن منظور: [لسان العرب] طبعة القاهرة.

أحمد أمين : زعماء الإصلاح في العصر الحديث] طبعة القاهرة سنة ١٩٤٩ م .

الأفغاني (جمال الدين): [الأعمال الكاملة] طبعة القاهرة سنة ١٩٧٨ م ـ دراسة وتحقيق الدكتور محمد عمارة.

[الحاطرات] طبعة بيروت سنة ١٩٣١ م.

[العروة الوثقى] ـ المجلد الذي ضم مقالاتها ـ طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧ م.

[التكليفات على شرح الدواني للعقائد العضدية] ـ الجزء الأول في طبعة بيروت من [الأعمال الكاملة] سنة ١٩٧٩.

أمين عز الدين : [مجلة الإذاعة والتليفزيون] القاهرة ٨ مايو سنة المين عز الدين . ١٩٧١ م.

جرجي زيدان: تراجم مشاهير الشرق في الفرن التاسع عشر] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٢ م.

جولد سيهر : [دائرة المعارف الإسلامية] الترجمة العربية \_ الطبعة الثانية \_ القاهرة \_ دار الشعب.

- حاجي خليفة : [كشف الظنون عن أسامي الكتب والفنون] طبعة استانبول سنة ١٩٤١ م.
- حسن الأمين : [دائرة المعارف الإسلامية الشيعية] طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م.
  - ساطع الحصري : [ما هي القومية]؟ ـ الطبعة الأولى.
- شكيب أرسلان : [حاضر العالم الإسلامي] ـ التعليقات ـ طبعة بيروت ـ الأولى.
- عبد الرحمن الرافعي: [جمال الدين الأفغاني باعث نهضة الشرق] طبعة القاهرة - سلسلة وأعلام العرب، -
- عبد القادر المغربي: [جمال الدين الأفغاني \_ أحاديث وذكريات] طبعة دار المعارف\_ الثانية \_ وسلسلة اقرأه \_
- الكواكبي (عبد الرحمن): [الأعمال الكاملة] دراسة وتجفيق: دكتور: محمد عمارة. طبعة بيروت الثانية سنة " ١٩٧٥م.
- لوثروب ستودارد: [حاضر العالم الإسلامي] ترجمة عجاج نويهض. طبعة بيروت. الأولى.
- محسن الأمين: [جمال الدين الأفغاني] طبعة بدون تاريخ للطبع ولا مكان.
- محمد رشيد رضا: [تاريخ الاستاذ الأمام] طبعة القاهرة سنة المهاد م.
- محمد صبيح : مواقف حاسمة في تاريخ القومية العربية] طبعة القاهرة سنة ١٩٦٥ م.

- محمد عبده (الإمام): [الأعمال الكاملة] دراسة وتحقيق: دكتور محمد عمارة. طبعة بيروت ـ الأولى ـ المؤسسة العربية سنة ١٩٧٧ م.
- محمد عمارة (دكتور): [الجامعة الإسلامية والفكرة القومية عند مصطفى كامل] طبعة بيروت سنة ١٩٧٥ م.
- [العروبة في العصر الحديث] طبعة القاهرة.. الأولى.. سنة ١٩٦٨ م.
- [الإسلام والعروبة والعلمانية] طبعة بيروت ـ دار الوحدة ـ سنة ١٩٨١ م .
- [العرب والتحدي] طبعة الكويت ـ عالم المعرفة ـ سنة ١٩٨٠ م.
- عمد فؤاد عبد الباقي: [المعجم المفهرس لألفاظ القرآن الكريم] طبعة دار الشعب \_ القاهرة.
- محمد قريد: [المذكرات] منشورة ضمن كتاب [مواقف حاسمة في تاريخ القومية العربية] لمحمد صبيح.
- محمد مختار ياشا المصري: [كتاب التوفيقات الإلهامية في مقارنة التواريخ الهجرية بالقبطية والإفرنكلية] دراسة وتحقيق: دكتور محمد عمارة ـ طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م.
- محمد باشا المخزومي : [خاطرات جمال الدين الأفغاني الحسيني] طبعة بيروت سنة ١٩٣١ م.
- محمود قاسم (دكتور): [جمال الدين الأفغاني \_ حياته وفلسفته] طبعة القاهرة \_ الأولى.

مصطفى عبد الرزاق: [ترجمة جمال الدين الأفغاني] منشورة كمقدمة لمجلد مقالات [العروة الوثقى] طبعة القاهرة سنة ١٩٢٧م.

ميرزا لطف الله خان: [جمال الدين الأسد آبادي ـ المعروف بالأفغاني] ترجمة صادق نشأت، وعبد المنعم حسين. طبعة القاهرة سنة ١٩٥٧م.

[وثائق المؤتمر العربي الأول المنعقد بباريس سنة ١٩١٣ م] ـ طبعة القاهرة سنة ١٩١٣ م.

# الفهرس

| ٧           | تمهيد                                  |
|-------------|----------------------------------------|
| 10          | بطاقة حياة                             |
| 90          | إعصار يتصدى لعاصفة الاستعمار           |
| 114         | الجامعة الإسلامية                      |
| 177         | مضمون تحرري                            |
| 147         | ضد الطائفية                            |
| 124         | بين الجامعة الإسلامية والقومية         |
| ۱۵۷         | القومية والعروبة ألم المرابية المسابق  |
| 110         | من الرأسمالية إلى الاشتراكية           |
| ***         | ــالتنظيم السياسي                      |
| 44.         | مصر ألمحور والقيادة                    |
| <b>**</b> * | التنظيم والجماهير                      |
| Y £ •       | النفي أ. ثم الهزيمة                    |
| Yot         | الخبرة في المرونة                      |
| 100         | خبرة التنظيم في تجنيد الأعضاء الجدد    |
| Yoy         | خبرة التنظيم في علاقة القيادة بالقاعدة |

| Yex | خبرة التنظيم في واجبات الأعضاء                                     |
|-----|--------------------------------------------------------------------|
| 41. | بخبرة التنظيم في النظام المالي                                     |
| 777 | مقام العقل وسلطانه                                                 |
| YAY | السأرم: الدائم والعادل                                             |
|     | الموثائقُ :                                                        |
|     | ١ ـ صورة تذكرة مرور من سفارة إيران بالقاهرة،                       |
| 717 | مزعُوم أنها للأفغاني.                                              |
|     | ٢ ـ صورة تذكرة مرور من سفارة إيران بفيينا،                         |
| 441 | مزعموم أنها للأفغاني.                                              |
|     | ٣ ـ صورة خطاب ـ بخط الأفغاني وتوقيعه ـ أرسله                       |
| 140 | إلى الشيخ محمد عبده.                                               |
|     | <ul> <li>ع ــ صورة خطاب ـ بخط الأفغاني وتوقيعه ــ أرسله</li> </ul> |
| 747 | إلى عبد الله فكري باشاً.                                           |
| YAV | المصادر                                                            |

•

رقم الإيداع : ٨٨ ١٧٤٣ المترقمير اللمولى : ٣-.. ١٨٤ ــ ١٤٨



- و إنه وإعصار الشرق و في المراجهة وعاصفة الاستعار العرق المرابة العرق المرابة العرق المرابة العرق العرق المرابة المرابة العرق المرابة المر
- وداعبة التحديد نصياغة الإسلام تمودجا حضاريا يديلا الفكرية التعريب

إحتلف الناس في أصل موطنه وفي مذهبه لكبهم اجمعوا على أنه المواليد لميسدال الحيار الحيار الإسلامي كي لاتصاب هويتنا الإسلامية المؤلسخ والمسخ والمسخ والمسخ والمسخ الأسلام المرقط الإسلام المرقف وفيلسوف الإسلام المرقف الإسلام المرقف الإسلام المرقف الإسلام المرقبة الموقف الإسلام المرقبة المر

### ء دار الشروقــــ

To: www.al-mostafa.com